




Expediente

Marinatambalo – Crítica e Literatura
Abril/2017
Bestiário

Corpo editorial

Editora-chefe:
Samantha Costa de Sousa

Colaboradores:
Amanda Ferraz
Amanda Moury Fernandes Bioni
Ana Carolina Menocci
Antonio Moura
Bruno Vernek
Claudio Daniel
Cristina Rothier Duarte
Elvis Borges Machado
Emerson Monteiro de Souza
Fernando Alves da Silva Junior
Girotto Brito
Gisela Johann
Guilherme Mapelli Venturi
Isadora Salazar
Jéssica de Freitas Lopes
João Gabriel Carvalho Marcelino
João Pereira Loureiro Junior
Jucélia Aparecida de Souza
Kellen Oliveira de Almeida
Laís Coutinho
Lucas Oliveira Portilho
Luciana Brandão Carreira
Marcos Samuel Costa
Maria Adelina Amorim
Octávio Proença de Moraes Neto
Paulo de Tarso Cabrini Jr.
Pedro Olaia
Rafael Oliveira de Almeida
Rodrigo Britto
Rodrigo Rodrigo Conçole Lage
Simone Pinheiro Achre
Suzel Domini
Tiago Julio

Uélida Dantas de Oliveira
Vasco Cavalcante
Wendy Joyce Siqueira Macêdo
Yuri Claro

Ilustrações:
Betok

Consultoria técnica:
Rafael Perez Fernandez

Periodicidade

Trimestral

2ª edição

Autor corporativo

Marinatambalo - Crítica e Literatura

Rua São João, 530, Pau-Cheiroso

Igarapé-açu – PA

2017



Sumário

        APRESENTAÇÃO ................................................. 5 

        POESIA ................................................................... 6 

    Amanda Moury Fernandes Bioni ................. 7 

Antônio Moura .................................................. 9 

Claudio Daniel ................................................ 10 

Cristina Rothier Duarte ................................ 11 

Fernando Alves da Silva Júnior.................. 12 

Girotto Brito ..................................................... 14 

Jéssica de Freitas Lopes ................................. 17 

Jucélia Aparecida de Souza ......................... 19 

Laís Coutinho ................................................... 22 

Luciana Brandão Carreira ........................... 23 

Marcos Samuel Costa .................................... 25 

Paulo de Tarso Cabrini Jr............................. 28 

Pedro Olaia ....................................................... 29 

Rodrigo Britto .................................................. 32 

Samantha de Sousa ........................................ 34 

Suzel Domini .................................................... 35 

Tiago Júlio  ........................................................ 36 

Uélida Dantas de Oliveira ........................... 37 

Vasco Cavalcante ............................................ 38 

         PROSA ................................................................. 39 

Valsa de beija-flor - Amanda Ferraz ....... 40 

História sobre morcegos - Emerson 

Monteiro de Souza ......................................... 43 

De gato em gato - Gisela Johann .............. 47 

Menino santo ou o galo do céu azul - 

Isadora Salazar ................................................ 48 

O ataque dominical - João Gabriel 

Carvalho Marcelino ...................................... 52 

A revolução das abelhas - Lucas Oliveira 

Portilho ............................................................... 54 

No princípio todos os homens eram 

burros - Maria Adelina Amorim .............. 56 

O animal - Octávio Proença de Moraes 

Neto ..................................................................... 59 

 

 

 

Não significaste nada... - Simone Pinheiro 

Achre ...................................................................62

Acostamento - Yuri Claro ...........................63

         ENSAIOS .............................................................64

Quando a personagem de ficção torna-se 

humana: uma análise do conto filosofia de 

um par de botas de Machado de Assis -

Ana Carolina Menocci .................................65

Um quixote roseano: cavaleiro da 

fronteira, patrão em decesso - Bruno 

Verneck  .............................................................73

Até que a morte os separe D’hubert e 

Fèraud em os duelistas - Elvis Borges 

Machado ............................................................80

Resenha – A Confissão de Lúcio -

Guilherme Mapelli Venturi  .......................88

Adeus, casas de bonecas! Fuga, 

transgressão e os possíveis caminhos da

liberdade feminina no teatro de Enrik 

Ibsen e Nelson Rodrigues - João Pereira 

Loureiro Junior  ...............................................91

Bestiário dos sem raça - Luciana Brandão 

Carreira  .......................................................... 104

A mãe d’água do igarapé São Joaquim: 

entre real e imaginário, o

respeito à sua morada - Rafael e Kellen 

Oliveira de Almeida  ................................... 107

O companheiro ignorado de Manuel 

Ferreira: o retrato de um intelectual

orgânico - Rodrigo Conçole Lage  ......... 114

La morfología del cuento maravilloso en 

la película El laberinto del fauno - Wendy 

Joyce Siqueira Macêdo  ............................. 122

 

 



Apresentação

Talvez não haja nada no mundo mais sincero que o amor de um animal. Amam sem esperar

reciprocidade. Amam mesmo em meio à maldade e ao ódio. Não confundamos sua, não rara,
fidelidade aos humanos com subserviência, pois esta qualidade é justamente sua forma de

demonstrar afeto. Uma lambida, um rabo abanando, um ronronado, pulos de alegria, olhos
brilhantes são maneiras de dizer “eu te amo” sem usar palavras, e quem precisa de palavras quando

se tem ao lado um coração puro, capaz de nos tirar do peito qualquer angústia?
Esta relação de amizade entre humanos e animais é tão antiga que sua origem já se perdeu

no tempo. Na cultura egípcia, os gatos eram cultuados como deuses; para os hindus, alguns animais
são sagrados; em alguns lugares da África e da Ásia, os elefantes representam a soberania; no

xamanismo, o beija-flor simboliza a cura e o amor. Percebe-se que ao longo da história da
civilização, valores místicos são atribuídos aos animais, talvez eles estejam realmente mais próximos

da divindade, talvez sejam eles verdadeiras manifestações do divino.
Anatole France certa vez afirmou que antes de ter amado um animal, parte da nossa alma

permanece desacordada, tenho razões para acreditar nisso, desde criança vivo acompanhada de
animais, principalmente gatos, e não vejo companhia mais agradável que a deles. Por essa razão

é que decidi reunir, nesta edição da Revista Marinatambalo, textos em homenagem a essa amizade.
A ideia surgiu após uma conversa com o poeta Antônio Moura sobre nossos gatos, a princípio

pensamos em fazer uma edição sobre felinos, mas depois de refletir e planejar a edição, resolvi
ampliar a proposta e também dar espaço aos demais animais.

Assim, nossa edição Bestiário traz em suas seções uma seleção de poesia sobre gatos e um

bela coletânea de contos e crônicas sobre cães, pássaros, morcegos e outros animais. Não
esqueçamos a seção de crítica literária, que traz um conjunto de estudos diversos, abrangendo

análises de obras de Machado de Assis, Guimarães Rosa, Mário de Sá-Carneiro, Enrik Ibsen e
Nelson Rodrigues, entre outros. A edição foi construída com muito carinho e empenho para oferecer

um afago aos nossos leitores. Agradecemos, enfim, a todos que colaboraram com o número, pois
este trabalho não existiria se não nos fosse depositada tal confiança.

Partamos, então, para mais uma viagem pelas terras de Marinatambalo, nossos portões se abrem
novamente...

Evoé!

Samantha Costa de Sousa



POESIAS



7

Felina

Distraída, organiza os novelos de lã
Bagunçados

Seus movimentos conquistam fãs
Despreparados

Imprevisibilidade em um jogo de xadrez
Tateia sob os muros

A fim de alcançar o brilho universal
Mais uma vez

Inspira a ação
Enigma ocasional:

Continuar a enrolação
Cada vez

Nivelar sua astúcia
Através de fantoches de pelúcia

Exceto, uma vez
Quando seu coração estiver cercado de hospitalidade

Uma felina inconsciente,
Mulher se fez.



8

Sétima vida

Em cada tríade temporal se manifestam sete vidas

Digam-me:
Quantas vidas concretizaram o passado?

Quantas vidas idealizarão o futuro?
E que vida se assume agora?

Sete vidas não bastam
Para quem se desencontra

Em uma semana
Ainda que seja

Adequado como um gato
Desconhecer-se é um fato

Num efeito imediato
Renascer é um embaraço

Mediado por um tempo
Escasso

Pelo
Sétimo

Afunilamento

____________________________
Amanda Moury Fernandes Bioni é recifense. Licenciada em Letras (Português e Espanhol) pela

Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE), realiza o mestrado em Teoria da Literatura na

Universidade Federal de Pernambuco (UFPE).



9

g
                                       Ao Nhõnho

Egípcio         Ancestral

                                          Hieróglifo

que saltou do alto relevo

                                          e
- sinuosa interrogação -

                                       pôs-se
                                       imóvel

                                diante do escriba

                                      Enigma

a mover-se entre os móveis e os livros

Misterioso
                  como o sopro que o anima

Silencioso
                  como o tempo que o aniquila

E quando fecha as pálpebras e dorme

- pedras de jade num estojo de veludo -
volta

         imaterial e temporariamente
                                                       - gato -

                                                                       ao colo de Osíris

____________________________

Antônio Moura



10

Yumê

tu-

as pál-
pebras: me-

chas de té-
pida seda

escura;

- o charme
sutil da lua

trêmula, em
rápidos

        traços
de pincel.

no tumul-

to de teus
pequenos

pés, o salto
do felino e

o ágil rumor
                   de asas

                               da butterfly

____________________________

Claudio Daniel



11

Sete vidas

Sete vidas...

Sete vidas, não sei,
Mas os setenta me pesam.

Penso que ainda guardo lembranças...
A tua chegada

Ou minha mente cansada que a cria
Você, pequetito,

Em minhas mãos
Magras, trêmulas...

Setenta não são sete.
Mãos

trêmulas, magras.
Alegria, teu nome,

Casa cheia,
Você

Eu
Você, Você

Eu
Você, Você, Você

Pelo, miado, ronronar.
Minha criança,

casa cheia e pelo avesso.
Um dia, um golpe,

Uma não-sorte
Não!

Onde estás?
Vazio

Em casa somente o vazio
Eu

Eu, eu
Um buraco

Imenso
Buraco

Vazio de ti
Eu, eu, eu

Sete vidas?
Ainda mais,

Os setenta me pesam
Setenta vezes sete.

____________________________
Cristina Rothier Duarte, advogada,

graduanda em Letras pelo IFPB e
mestranda em Literatura, Cultura e

Tradução pela UFPB, tem se dedicado
ao estudo da Literatura Infantil e

Juvenil brasileira do século XIX.



12

Dela, me ato

Resistiu ao tridimensional

evitando delinear sua imagem

antes
preencheu o vazio do meu quarto

não mais dela

uma caixa dentro
outra caixa

preenchendo mais

de tudo
sua presença

me aconchegava
me acanhava

me afanava solidão

por vez um chat-o
movimentos intempestivos

ao anoitecer

ascendendo notivagou-se
paredes adjacentes reclamando

gemendo telhados
quintais insones

de repente
silêncio

passou dias-semanas

metamorfoseou-se
entumeceu-se

multiplicou-se

mais um mais dois mais três
somo o quinto

meu ser?

alagou alargou



13

coube todos

no instante seguinte

a partilha a partida
a partir daí a promessa de sermos dois

e o menino? doou-se
e a menina? doou-se

o outro menino? doou-se
doía

o coração dégonflé

na ausência
o outro e o mesmo

calados

não resistiu
numa certa manhã

no sopé da porta
um pássaro morto

como lembrança
a solidão?

retrato nela.

____________________________

Fernando Alves da Silva Júnior, é doutorando em Estudos Literários (UFPA). Em 2015 publicou o
livro Não fala nada não, eu peguei a matintaperera (Paco Editorial),, texto derivado de sua dissertação

em Linguagens e Saberes na Amazônia (UFPA). Descobriu com grande interesse que, além das
experimentações fotográficas, escrever poemas é um excelente exercício de expor sentimentos.



14

Dias difíceis

Não foi um dia fácil.
Não foi um dia.

Não foi.

Ah, se ele não estivesse lá!

Entrou sorrateiramente pela porta entreaberta
e foi se achegando,

parafuseando minha perna
com seu corpo aveludado.

Fera felina,

nem era fera
e nem feroz:

era o meu gato.

Num salto chegou ao meu colo
fazendo esvair o choro

do rosto lacrimejado
do seu dono.

Esbocei um sorriso.

Ele, um bocejo.

O dia se tornou ameno.
O dia se tornou

o dia.



15

Como noutros dias

miou, ronronou, miou,

miou, miou, ronronou:
o gato sentia fome.

o garoto não miava,

mas grunhia:
tinha a barriga vazia.

inseparáveis,

compartilhavam um espaço
sob o viaduto

entre adultos

também miseráveis
e famintos.

miou, miou, ronronou,

miou, ronronou, miou.
chovia, fazia frio.

seus corações, no entanto,

permaneciam quentes
como noutros dias.

da arquitetura de concreto

do teto que lhes servia
goteiras lhes davam banho.

famintos, encolheram-se

sobre a lâmina de papelão
e alimentaram-se de sonhos.



16

Olhos galácticos

Pousado no batente da janela
o bicho mira a lua atentamente,

de um jeito tal que não se entende
o motivo de se olhar tanto para ela.

Olhar galáctico de uma nebulosa:

tão complexo e tão profundo
que não há forma tal no mundo

que se possa descrever em prosa.

E é bem possível, confesso,
que mesmo em bem pensados versos

esse olhar permaneça abstrato.

Não só abstrato como misterioso,
longínquo, indefinido e gracioso,

o olhar astuto do gato.

____________________________

Girotto Brito é professor, escritor e designer editorial, nasceu em Marília, São Paulo, em 1985.
Sua vida literária, no entanto, iniciou após sua mudança para a cidade de Bragança, Pará, em

2008, com a publicação dos livros Os três lados da moeda (poemas) - 2015, Ambrosia, sementes
líricas (poemas) - 2015, Contos para uma noite de insônia (Contos) - 2016 e Um olhar além do
espelho (romance / e-book) - 2016. Participou de diversas antologias literárias e é membro da
Academia de Letras do Brasil - seccional Bragança.



17

O escuro de Mia

Gata Mia
olhou para cima

e viu que a noite
Tirou-lhe o dia.

Felina negra,
pelos compridos,

olhar macio,
rabo que toca o chão.

O escuro de Mia
misturou-se com a noite,

Oh escuridão!
Ninguém sabia,

mas era o momento em que Mia
miava

e em resmungos,
Contava a sua solidão.

Se disserem que gatos(as)
não sentem,

posso contar a dor de Mia,
toda vez que na noite se via.

Com seus gemidos que
 a casa toda ouvia,

parece que num rangido dizia:
Chegue dia, por favor,

e leve daqui a minha dor,
do escuro eu só quero

o preto de minha cor.



18

A gata que não era minha

Lina me olhou

com a sua visão cristalina.
Enroscou-se em minhas pernas

e ficou.
Era um dia triste,

destes que não conhecemos
explicação.

Mas, foi-me um pretexto.
Queria estar ali

misturada aos teus pelos pardos,
escondida nos teus espertos afagos.

Era eu e ela,
era apenas ela e eu,

conversando
por gestos mínimos.

Ela entendia o meu pranto,
e nunca me deixara

jogada em meu canto.

Mas, não era minha
aquela doce gatinha.

Saía de sua casa
e me encontrava na varanda,

deitava em meu colo,
rodopiávamos

feito em cirandas.
Era amor

e só isso nos importava.
Tal era o meu clamor:

"Lina,
vá,

mas não deixes de voltar,
tu és livre,

venhas enquanto me amar".

________________________________

Jéssica de Freitas Lopes, pedagoga e
mestra em Educação pela Universidade

Federal de Viçosa-Viçosa/Minas Gerais.
A minha maior paixão é a poesia,

encontrada em palavras, pessoas e na
natureza com suas criações em em

grandiosidade. Escrever é alimentar a
minha alma, é vestir-me e despir-me de

palavras.



19

Gatos

São lindos e cheios de graça.
De cores diversas...

Peludos, outros nem tanto assim...
Alguns com ausência total de pelos.

São encantadores,
possuem olhos enigmáticos.

Brincadeira: palavra presente,
desde sempre...

Seja gatinho ou gato!

Quando pequeninos,
dependentes de nós.

Já adultos,
perfeitamente donos de si.

Sonecas, melindrosos...
Felizes e carinhosos!

Os gatos são ímpares,
Cada um é uma história...

Sempre marcante em nossas vidas.



20

Meu gato Amarelo

Sentimentos de carinho e afeto,

Com a sua adoção...
Ter um coração é essencial...

Em meio aquele balaio de gatos,
é um abalo...

Quero todos!
Porém devo ser comedida,

na medida.

Todos merecem cuidados...
E eu escolhi um,

estava dormindo sobre a vasilha de ração...
Não sei se é menino ou menina,

em alguns instantes a resposta:
É um gatinho!

Batizado de Amarelo,
fofuxo e belo.

Reina agora em meu lar singelo e simples...

Para abrigá-lo e protegê-lo...
Meu felino favorito,

brincalhão e dorminhoco!
Muitos gatos já tive...

Todos foram especiais!
Amarelo hoje...

Faz parte do meu presente.



21

Um amor indescritível

O amor por gatos é sublime.

É um amor incondicional,
imensurável...

Sinto este amor desde pequenina.
Não nego!

É real...

Sempre presente,
marcante e predominante,

neste meu olhar de menina.
Deparar-se com um gatinho,

é uma forte emoção...
Um amor indescritível.

Fico boba,

o meu coração dispara...
Os seus miados,

querendo cuidados.
E eu prontamente,

para executá-los.

Sentir um gatinho,
bem pertinho de mim,

a sua fragilidade...
É a expressão do mais puro amor.

Um amor indescritível.
Faltam as palavras.

É um sentimento único.

Em sempre cuidar,
abraçar e enfim...

Quero gatinhos pra mim!
Um amor indescritível.

Infinito.

____________________________________

Jucélia Aparecida de Souza: tenho 39 anos,
moro em Hortolândia - SP, sou formada em

Jornalismo pela FACH-UNIESP. O meu TCC
em 2013 foi a criação de uma revista para

animais: revista amigopet. As editorias da
revista foram realizadas principalmente

através da ideia de ter o animal como
membro da família. Escrevo poesias desde os

quinze anos. Adoro escrever. Amo gatos.



22

Futrica, a gata

Que gata mais folgada!
arranha o meu sofá e

nele fica toda largada.
Futrica, sua maldita!

Vou te dar uma taca,
gata desgraçada!

Lá vai ela...

com o rabo serpenteando
para um lado e para o outro

É sempre assim.

Só dá carinho quando
está com fome ou se

o humano for um homem,
Sua Danadinha!

____________________________

Laís Coutinho



23

À guarda

Hydra, fêmea felina

surgiu do inesperado
com um pássaro

abocanhado, imóvel

correndo, ela veio
com o corpo do morto

a pequena ave sem vida
as asas entre os dentes

ares de caçadora, olhou-me no fixo do espanto

foi quando deixou o cadáver aos meus

pés,
simples e resoluta, desafiando meu

contragosto e repulsa

farejou um pássaro guiada pelo verbo

ato ágil, preciso.

Hydra, minha gata mais dócil,
deu um salto ? e de seu pulo fez-se

selvagem,
na ancestralidade de onça que nos

pertence. Em sua humanidade, uma
oferenda dada por motivo ignorado.



24

Acqua

A chuva molha a janela

a gata infere o vidro escorrido de céu
na casa onde vive ninguém.

episódica, o esforço da luz colore a vidraça

prata que se mescla à transfiguração do silêncio
ela parada, feito bicho empalhado

a gata

sentinela perplexa da água que dissolve e

sulca, noite que purga um resto de tempo erosivo
que se alimenta do rosto felino espelhado na queda da chuva

solene é a espera, enquanto a presa não vem.

refratária aos significados, na casa de ninguém

todos os argumentos se degradam
diluídos na chuva das palavras que nunca dizem,

gastos pela saliva
que a gata lambe enquanto chove.

____________________________

Luciana Brandão Carreira é escritora, psicanalista e psiquiatra. Doutora em Psicanálise pela UERJ/
Université Paris XIII e professora adjunto da Universidade do Estado do Pará (UEPA). Na atualidade,

pós-doutoranda em estudos literários no Instituto de Estudos de Literatura e Tradição (IELT) na
Universidade Nova de Lisboa. Autora dos livros Entre (Verve, 2014) e Os tempos da escrita na
obra de Clarice Lispector - no litoral entre a literatura e a psicanálise (Cia de Freud, 2014). Faz
parte do núcleo editorial da Revista Polichinello. E-mail: lucianabrandaocarreira@gmail.com.



25

A gata

Para Marcel Pires e um ano de sua morte

I
Lacuna - epitáfios desde a manhã

sobre as árvores
                         pé de manga baixinho

felino, feminino & fatal,
a gata vinha no seu cio,

lagarto entre seus sonhos,
vermelho sol, dia crescia forte no céu,

        fotossíntese

                     nas folhas verdes
de suas magoas,

a gata
              gat-

a - teve gosto de passado
nostálgico



26

II

Levante de ti, garganta profunda,

flores secas de telhado zen
        - esmalte trincado

cinzas de mar profundo

        (O gato preto)
(O leite branco,

           O amor dos leões)

      Língua de lixa,
amo-te em tuas farsas



27

III

Te olho via constelações

       apagado

filhotes caminham na cozinha

            preto
             branco

     preto-e-branco
                    branco-e-preto

cinza

____________________________

Marcos Samuel Costa é natural de Ponta de Pedras - Ilha de Marajó - Amazônia brasileira.
Atualmente cursa Serviço Social (FMN), e mora em Belém do Pará. Vive perdido no caos da cidade

grande e entre livros de poesia. É membro correspondente da Academia de letras do sul e sudeste
paraense e da ASPEELPP-DJ. Autor dos livros: Pés no chão e sonhos no ar... (Edição artesanal,

2012), Convites para amar (Editora LiteraCidade, 2013), Sentimentos de um século 21 (Multifoco
Editora, 2014), Titulado amor (editora Literacidade, 2014), em coautoria com dois amigos:

Interpoética (Big Times editora 2015), Uma semana de poesia (Editora Penalux 2016). Participou
de mais de 20 antologias literárias, entre elas I e II Anuário de Poesia Paraense e publicou nas

revistas Mallarmargens, contemporArtes e Marinatambalo: Crítica e Literatura. E mantem o blog,
Someplace, onde divulga sua produção. E-mail: samuelcostaspds@hotmail.com.br   ou

Samuel_pontadepedras@hotmail.com.



28

O gato branco

         à Rosa Roseana

Hoje o gato branco não veio...
A chuva foi demais...

Começou com uma garoínha muito espalhada

fininha, fininha, como sumo de laranja descascando
– talvez o grande sol, quem sabe?, na mão da noite,

ao fio de faca da lua; descascando; suando...

E depois virou-se uma chuva forte,
como se o regador furadinho emborcasse e ficasse,

deitado pra frente, chovendo tudo, da mão de Deus,
enquanto ele se distraía, gordão e feliz, assim ficando,

acenando ao compadre; conversando...

Ou como se um rio se desviasse
caindo muito cachoeiro, do céu,

pelo funil da noite
como areia de ampulheta

que voltará, no amanhã de sol,
todas as gotas para o céu, de novo

– leves e invisíveis; invisíveis, leves...

......

Agora que parou de chover,
e a noite é umidade friínha do ar,

o gato branco pode se aperceber
tão silente e fofo no seu mistério...

– hoje, porém, não é com os olhos:

eu vejo é com atrás da cabeça
onde a janela está aberta:

Vês? é além da janela,

no quintal molhado
(ele sussurra pelo chão...)

___________________________
Paulo de Tarso Cabrini Jr. é Doutor em

Letras pela Universidade Estadual Paulista
“Júlio de Mesquita Filho” (Unesp/Assis) e

professor de Comunicação e Expressão e
de Português, na Faculdade de Tecnologia

de Bauru. Entre suas maiores diversões está
escrever textos em que a gramática é,

sistematicamente, vilipendiada. Também é
“pai” de dois gatinhos, a “Mel” e a “Ruby”.



29

das ruas

das ruas que me cantei
exu encantava um som sibílare

que ronrona peito

e
desfaleci

.
a pluma verde que ele piscou para mim

um dia inda vou pegar
não canso nem sei onde alcanço

mas um dia subo
mudo

pulo
puro

o mais alto muro
e arranho esse infindo azul

tu que fala, aí papagaio,

que gato é só pára-raio
verás donde vem o trováo

dos telhados que me joguei

castelhanas com as telhas quebravam
e eu dançava

rolava
e ria

mia de agonia
com suas benevolências e

coros escolásticos

dos territórios que demarquei
doloridos apegos

meigos
mansos

avanços
ranços e bordas

quero de volta presente

tome a caça



30

pra mim coça

barriga marfim

pelos planos plumas plainam
pelos pelos que lambi

posso ouvir seu sonhar

já me admiro S
estátua

esfinge misteriosa
olhos nos olhos e te direi mais

são teus mistérios

ósculos eflúvios
médios atos aos quais ei de me render

sílaba premeditada
meu alto som louvarei

de nem um sono quedei
bolas de pelo pelo corredor

pelo despelo roedor de amor

te encontro na esquina

o que é isso?
não tava aqui

te esconde ali
sumi

um dia inda te alcanço
das unhas raios balanço

de cadeira música e ração
de vez quando petisco

te come com nariz
atriz não ri nem pisca

ficha aposta no Icaro
e voe mais alto

preguiça de te contar um segredo

vai dormir e...
..................................................................



31

bem amarei ternura

declamarei à pena apenas
quando bom parto prato me contemplares

são tuas finuras fissuras

tessituras
tecidos tecidos à mão

voais vorazes
balançam ao som do vento

eras pra ser poema?

sofrimento de dedos findos que  comeram em tripas frias tuas magias mediações

 meditações

...

____________________________
Pedro Olaia, graduado em Engenharia Elétrica, mestrando no Programa de Pós-Graduação em

Linguagens e Saberes na Amazônia (UFPA-Bragança), performer, tutor de felinos, sonhador e
com uma profunda relação cosmológica com os gatos de rua.

.



32

Gato submerso na noite

baque de pelos no batente surdo

impotentes cantam febris uns grilos
                                                                            [inseto-cio-poema

sob a dourada fuligem dum olhar de frias lanternas
o gato desce pela chuva corrosiva com seus pés de pluma lunática

com seus doze bigodes sua áspera velocidade & vil gula inevitável
volta com um bicho na boca

sibilando a língua estendida
pela meia-noite instante sem lei

ele chega nos captura com sua calma
entre as garras do

silêncio nós gritamos
                                                                                 [o inseto & eu



33

Gatos

;pelo;meio;do;caminho;

;;gatos;;se;;amontoavam;;
;;;miando;;;ao;;;nascer;;;do;;;sol;;;

;;;;saciaram;;;;sua;;;;fome;;;;de;;;;galos;;;;
;;;;;;;;;;fundaram.uma.República;;;;;;;;;;

;;;;;;;;;;&.o.Ministério.Felino.de.Controle;;;;;;;;;;
;;;;;;;;;;de.Ratos.Pássaros.&.Baratas;;;;;;;;;;

;;;;;;;;;;fizeram.dos.cães.seus.operários;;;;;;;;;;
;;;;;;;;;;até.que.um.subiu.ao.telhado.&;;;;;;;;;;

;;;;;;;;;;também.vestiu.a.pele.de.gato;;;;;;;;;;
;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;;

____________________________
Rodrigo Britto. Belém-PA. Graduando do curso de Letras Língua Portuguesa (UFPA). Colaborou

na revista Polichinelo n.17 (2016) com o poema O dia já não dorme: é um acidente. Atuou nas
vídeoartes Nam Sibyllam e O Anjo e o Polichinelo (2016) ambos de Galvanda Galvão e Izabela

Leal. É professor nas horas vagas e como poeta não tem escolha alguma.



34

O gato

Em postura de esfinge

Ele espera.
Enlaça com os olhos

A eleita presa.

Nenhum som ou movimento que não se atente.
Audaz

Impenetrável
Elegantemente ele avança

Tempo e espaço suspensos em sua marcha.

O mestre da perspicácia,
Num salto surdo e certeiro

De inócuo, torna-se fera.

____________________________
Samantha de Sousa. Graduada em Letras (UEPA) e mestra em Estudos Literários (UFPA). Professora

de língua portuguesa, redação e literatura em Igarapé-açu (PA). Vê na poesia um sustendo para
sua vida, pois é o que a faz perceber-se viva e vivente. É autora do livro Peregrinações (Literacidade,

2015) e idealizadora da Revista Marinatambalo. É viciada em café e apaixonada por gatos desde
que se entende por gente.



35

Estaco

No côncavo o perigo
Dois faróis, um felino

O felino e eu

No côncavo delírio
Amores furtivos

____________________________

Suzel Domini, doutora em Teoria da Literatura pela UNESP e, ocasionalmente, poeta.



36

Magali, a gata

Magali não faz nada de útil.

Magali come, bebe, caga, mija e dorme, só.
Magali não tem salário no fim do mês.

Magali não está preocupada com a paz mundial.
Magali não tem religião, nem carteira de identidade.

Magali nunca sai de casa, nem pra dar uma voltinha.
Magali não é muito chegada a estranhos.

Magali quase morreu se atirando da janela.
Magali é alheia à opinião dos outros.

Magali vive pelos cantos sem fazer barulho.
Magali não quer nada que não pode ter.

Magali não se envergonha da própria simplicidade.
Magali não é celebridade, mas quando Magali morrer será estrela.

É por isso que eu adoro a Magali.

__________________________
Tiago Júlio: tenho 26 anos, sou paraense e moro em Belém. Sou formado em Comunicação Social,

com habilitação em Jornalismo, e pós-graduado com especialização em Produção Audiovisual.
Escrevo, quase todos os dias, desde os 17 anos. Sou roteirista de dois curtas-metragens e autor de

um romance autobiográfico lançado ano passado chamado Tardis.



37

Gato

O gato, o livro e as poesias,
O sol, a flor e as alegrias,

Seus pelos, suas patas, suas manias,
Meu tempo, seu tempo, em harmonia.

Saimon

Meu gato é poesia de pelos e manhas,
Tudo que ele faz me traz alegria,

Estendo-lhe a mão, ele me dá a pata,
E não me arranha.

Gato é poesia

A alegria do gato ao brincar com a caneta que o poeta usa para fazer poesia,
Sua alegria é poesia, que a caneta não escreve, porque a folha não acompanha,

O olhar do poeta que se perdeu no tempo observando suas manhas.

____________________________
Uélida Dantas de Oliveira tem 29 anos, é brasileira e mora em João Pessoa na Paraíba, Graduada

em Letras pela Universidade Federal da Paraíba. Professora de língua portuguesa. Atualmente,
cursa mestrado em Letras na UFPB, escreve poesias, contos e realiza pesquisas sobre literatura

regional.



38

Gatos

espreguiça o mundo
sobre suas costas, o felino

o tempo, a vida,

correm velozes
em suas quietudes

sabem-se

neutros, ilhas,
olhos alados

suas virtudes,

seus espaços,
suas vibrissas,

reinam em seus

espaços, os felinos

em volta,
diante de seu

aparente langor,

prosa o mundo

____________________________
Vasco Cavalcante nasceu em Belém do Pará. Foi um dos fundadores do grupo de poesia alternativa

Fundo de Gaveta (1981-1983). Tem poemas publicados nas revistas: ZUNÁI - Revista de poesia &
debates e Polichinello. Em 2012 participou da plaquete, "Desvio para o vermelho: treze poetas

brasileiros contemporâneos" (CCSP); Em 2015 teve seu livro de poemas Sob Silêncio publicado
pela Editora Patuá, de São Paulo. Participou da exposição "POESIA AGORA", no Museu da Língua

Portuguesa, em São Paulo (2015). Em março de 2016, é publicado um artigo, no Fórum de Literatura
Brasileira Contemporânea, da UFRJ, sobre seu livro Sob Silêncio, escrito pelo poeta Paulo Nunes e

a jornalista Vânia Torres. Atualmente está com o seu novo livro de poemas Reverso dos Dias,
pronto para publicação.



PROSA



40

VALSA DE BEIJA-FLOR

Amanda Ferraz*

A mesa de jantar redonda estava repleta de garrafas plásticas com florezinhas coloridas,

todas emborcadas, a secar. Eram os bebedouros de beija-flor da Helena, que cumpria o ritual de
higienizá-los e reabastecê-los cuidadosamente a cada manhã. Logo cedo, já estavam de novo

perfilados na varanda, reluzentes como lanternas, à espera das aves queridas.
Só então Helena preparava o café e se acomodava de xícara em punho, no divã

estrategicamente posicionado para receber as primeiras visitantes aladas. Como não era possível
oferecer-lhes flores frescas, trajava sempre um roupão de seda, estampado com as mais variadas

e coloridas espécies. No inverno, quando precisaria se agasalhar melhor, abrigava-se com a mesma
cobertura fina e exuberante, tendo apenas os pés guarnecidos por meias quentes, mas igualmente

coloridas. Eram as aves que lhe traziam calor.
No tempo dos beija-flores já não havia a distração do jornal, mas permanecia na varanda

por horas a fio, em contemplação. Abandonara a leitura dos periódicos desde que seu filho
estampara a primeira página do principal deles, com nome e sobrenome em letras garrafais,

compondo manchete que o acusava de estelionato, agravado por formação de quadrilha e falsidade
ideológica.

Na época, dera aquele que seria o último telefonema ao filho único, a fim de saber se era
verdade. Com a confirmação escandalosa do silêncio, limitou-se a perguntar se o rapaz ainda

dispunha de recursos para custear um bom advogado. Julgou que esta era a única ajuda que não
lhe poderia negar, a defesa jurídica. Mas ela própria se recusou a ouvir dele qualquer alegação. A

voz e o destino do filho tornaram-se fel, o néctar materno foi perdido pra sempre.
Nunca se culpara por tê-lo condenado. No fundo, sempre soube e escondera de si a face

mais obscura do filho, como a maioria das mães o faria. Ela lhe tributara toda possibilidade de
defesa enquanto foram o que nunca deveriam ter deixado de ser (se a vida fosse justa): mãe e

filho. Se a vida ignorava a justiça, Helena e o marido exercitaram à exaustão o benefício da dúvida
e a autoabsolvição do perdão. Sempre em vão.

Depois de consumir quase todas as economias na faculdade de Engenharia do filho, o
companheiro, exultante pela espera de seis anos ter chegado ao fim, aquiesceu mais uma vez.

Contraiu um empréstimo e enviou o recém-formado para uma especialização no exterior,
conforme a vontade do rapaz. Desta vez, o curso custou ao marido o restante das reservas físicas.

Perderam-se três anos de vida, do pai e do filho, quem em nada se especializara. O pai faleceu
assim que terminou de pagar a dívida.

Ele nada dissera, mas Helena sempre soube que a preocupação dele de não lhe deixar
aquela "herança" o mantivera vivo. Helena herdou saudade e a casa onde sempre residiram e

criaram o filho. A mesma onde ela nunca tivera tempo de cultivar flores. Aquelas
com as quais queria ter sepultado o companheiro. Mas a última pá de cal ela

reservou à existência do filho, pondo fim também à Helena mãe.  Instaurou

então a era do beija-flor, depois de vender a casa na capital e se mudar para o



41

interior, enraizando-se definitivamente num apartamento com varanda, plantado no centro de

uma mata farta.
Era daquelas construções antigas de três andares e poucos moradores, ideal para quem

como ela só tinha e só desejava ter a si mesma como companhia, mas já não gozava de força para
administrar tudo sozinha. Em sua nova morada instalou o que lhe era mais caro: o divã que

pertencera ao avô paterno, o piano que a mãe da mãe a ensinara tocar, a cama e o guarda-roupa
que compartilhara com o único homem que amou. O resto quis moderno e comprou.

Logo que se mudou, soube que precisava exalar uma nova mulher. A Helena do interior,
onde o ar puro e o tempo costumam ser mais generosos e tornarem as pessoas saudáveis e ociosas

o suficiente para se ocuparem da vida alheia, a Helena desta terra precisava ser mais contida. Por
isso criou para si uma outra identidade, a senhora de oitenta anos, cabelos brancos, cumprimentos

secos; a vizinha que só se mostrava ao depositar o lixo no espaço comum, que sempre o fazia de
cenho fechado; aquela que economizava palavras receando semear empatia.

Assim estabeleceu-se harmonicamente, sem maiores sobressaltos. Mas fizera uma exceção
chamada Adonis. Ele morava no terceiro andar e se oferecera gentilmente para ajudar na mudança

quando Helena chegou. Ela agradecera depois de recursar a oferta, firme na política de se afastar
da curiosidade alheia. Mas, ao contrário do que previa, ele não se mostrou insistente. De modo

inverso, ao lhe apresentar um cartão de visita e se declarar à disposição do que ela precisasse,
Adonis realmente se revelou extremamente oportuno. No cartão, o senhor se identificava como

professor de dança, e desta ausência Helena nunca pôde vivenciar o luto. A dança continuava
nela e a traduzia, assim como a música. Helena era um universo de som e movimento, que depois

os beija-flores coloririam.
Aguardou apenas que as primeiras conveniências domésticas fossem atendidas para

contactar o professor. No dia seguinte, lá estava ele, postado na sala dela, tendo diante de si uma
Helena esguia, de vestido vaporoso, cabelo elegantemente preso, sapato de salto confortável para

dançar. Adonis se certificou de que ela já estava com a vitrola instalada e pediu que escolhesse o
que mais gostava de dançar. Valsaram como se desde os primórdios. Quando já estavam exaustos,

Adonis proclamou, à moda de quem fala sempre cerimoniosamente:
- Dona Helena, a senhora não precisa de professor. Não posso cobrar por aquilo que não

tenho a ensinar. Foi um prazer tê-la como parceira de dança. Há muito tempo não dançava com
tanto gosto.

- Agradeço, Seu Adonis. Não me entenda mal. Se o senhor não se sente à vontade de cobrar
pelas aulas, quer dançar como convidado? A dança me faz muita falta, eu e meu marido dançávamos

muito, dançamos até a véspera do falecimento dele.
- Entendo perfeitamente, Dona Helena. Vivi a mesma alegria com a minha companheira.

Virei quando a senhora quiser.
Desde então, Seu Adonis aparecia duas vezes por semana, a partir das cinco da tarde.

Variaram os ritmos, concordaram que as danças de sexta-feira pediam uma
garrafa de vinho. O professor trazia queijos, Helena preparava pães caseiros, os

dois se alternavam na oferta da bebida, cada qual se esmerando mais na



42

sofisticação da escolha. A amizade amadurecia junto às garrafas da adega que os dois passaram a

cultivar. Depois de dançarem, Helena e Adonis se postavam à varanda, este último acomodado na
cadeira dobrável que trazia de casa. Eles acompanhavam a despedida das aves. Depois ela tocava.

Não fosse todo beija-flor bebê que viu crescer e ajudou a alimentar, Helena se diria feliz.
Não, feliz não, alegre. O filho sempre seria o cenho franzido. Tudo que ele desperdiçara,

ensinamentos, afetos, oportunidades, Helena via no voo das aves. Longe. Ela as queria livres, quem
sabe fossem de encontro ao filho. "Alvíssaras!", dizia Adonis, sempre que um beija-flor chegava.

"Leva meu beijo", pensava ela, sempre que a ave partia.

____________________________
* 45 anos, ex-jornalista, atualmente professora de Língua Portuguesa da rede municipal de ensino

carioca.



43

HISTÓRIA SOBRE MORCEGOS

Emerson Monteiro de Souza*

O guia apontou para logo adiante a uma cabana com varanda larga e cadeira a balançar

ao vento. Enquanto isso, atrás havia um lago com águas a coriscar sob a luz do sol. O cenário dava
boas-vindas.

- Chegamos, Amanda! - Roger avisou a sua namorada.
Amanda, ao ver que a cabana parecia confortável, soltou um suspiro de alívio. Finalmente

escaparia do cenário repulsivo da floresta.
Quanto ao guia, foi pago, agradeceu e partiu pelo mesmo caminho.

O casal logo entrou na casinha. Como estava escuro! Amanda tratou logo de abrir as
janelas e o ar puro invadiu a sala.  As paredes e o chão eram de madeira polida, e os móveis eram

acolchoados. Roger inspirou fundo, e com as mãos na cintura e peito cheio anunciou:
- Serão boas férias essas! Longe de todo o estresse daquela cidade!

Amanda deu de ombros. A mulher foi então à cozinha, abriu as janelas e ao se virar, gritou
de susto!

- Roger, vem aqui, rápido!
Roger chegou esbaforido e olhou a namorada que se encolhia atrás de uma das folhas da

janela, apontando para o chão com o dedo tremendo.
- Um morcego! - A mulher se retraia ainda mais no seu pânico. - Tira esse bicho imundo

daqui!
O animalzinho estava como que esmagado contra o piso, com as asas abertas e tentando se

erguer, voar e fugir, porém sempre despencava numa queda estúpida, humilhado.
Roger ria ao ver a mulher ainda apavorada e o morcego se arrastando assustado.

- O que está fazendo? - Amanda já estava enfurecida. - Mate esse bicho!
- É só um morceguinho. Não vai feri-la. Além do mais, está mais assustado com você do

que você com ele. - Roger então se abaixou e tirou de sua mochila uma lanterna. - Vamos, feche
essa janela, morcegos não gostam da luz do sol. - Amanda obedeceu.

Com a luz da lanterna, Roger se aproximou investigativo sobre o animal, que não parava
de se mexer desengonçado. Enquanto isso, Amanda mantinha-se de braços cruzados, olhando o

morcego com desprezo. Foi então que Roger viu debaixo do pêlo da cabeça do animal um ferimento
de contusão.

- Aqui está! Ele deve ter se batido recentemente.
- Talvez tenha sido quando eu abri as janelas. Ele ficou voando como louco pela cozinha,

por isso bateu a cabeça numa dessas paredes. - Amanda explicou.
- Talvez seja isso mesmo. - Roger tomou o morcego nas mãos e o envolveu num pano

macio, então anunciou: - Vamos cuidar dele!
- Eu não cuidarei desse bicho!

Mas Roger nem lhe deu ouvidos, enquanto que caminhava rumo ao

quarto. Amanda o seguiu e ficou encostada à porta, assistindo ao namorado



44

improvisar um leito com panos para o morcego debaixo da cama.

- Vou deixá-lo aqui, por causa da pouca luz - disse, acomodando o animalzinho. - Dê
atenção a ele, Amanda, enquanto vou a floresta coletar algumas frutas, pra ver se ele come, tudo

bem?
- Não, não está nada bem!

- Quê?
- Nada... - Amada já estava cansada.

- Muito bem. - Roger beijou a bochecha dela e seguiu para fora. - Já volto.
Amanda ficou ali, com os braços cruzados e fitando irritadiça o animal moribundo sob a

cama. Ela então se aproximou, agachou-se e olhando mais de perto, com maldade, o ofendeu:
- Bicho horrível!

Então saiu dali.

Cortava os legumes enquanto cantarolarava. Então Amanda tirou a tampa da panela e
sentiu o cheiro da carne cozinhando. O almoço estava quase pronto.

Roger então se aproximou por trás e a envolveu num abraço, beijando seu pescoço. Depois
foi sentar-se à mesa, esperando faminto.

- E o morcego? - Amanda perguntou por acaso.
- Ainda não comeu nenhuma fruta que trouxe. - Foi então que Roger disse em tom sombrio

e devagar: - Talvez ele seja um morcego hematófago! - E riu.
- Hematófago?

- Sim. Só bebe sangue.
Amanda teve um calafrio.

A tarde sob a floresta era calma e cuidadosa com seus seres. Neste cenário, Roger mergulhava

e nadava no lago morno, enquanto que Amanda, por curiosidade, chegava mais perto do morcego.
- Ei, bichinho, por que não comeu suas frutas? - Havia goiabas e mangas ao lado do

morcego cansado. - Se não comer, nunca vai ficar bom...
Então, os olhos escuros do animal encontraram os olhos da mulher e Amanda, não se sabe

como, compreendeu plenamente o suplício agudo dele.
Ela foi até a cozinha, tirou a faca do faqueiro e espetou a ponta do dedo indicador. Uma

bolha de sangue transbordou do furo. Amanda andou veloz de volta ao morcego. Logo, como que
lhe dando vida, deu-lhe seu dedo e o sangue o reavivou devagar a cada lambida.

Quanto às frutas, a mulher as comeu e ao terminar, sorriu amistosa para o morcego que
acabara de adotar. Roger então entrou no quarto e viu o morcego mais esperto, os olhos mais

abertos. Logo perguntou a Amanda:
  - O que fez para deixá-lo melhor?

- Ah, eu só lhe dei as frutas que você trouxe. Mas dei-lhe com dengo e
carinho. Só isso. - E sorriu mentirosa.



45

Tornou-se então rotineiro o cuidado com o morcego. De manhã cedo, Roger ia à floresta

e de lá trazia variadas frutas carnosas. Enquanto banhava no lago ou saia para uma caminhada,
Amanda comia as frutas e dava ao seu bichinho amado mais do seu sangue. Amanda sorria ao

acarinhar o pêlo sedoso do morcego.
Contudo, dando-lhe sangue todos os dias, a mulher também lhe dava seu viço, e nem os

almoços nem os jantares lhe fartavam, ou lhe atraiam o apetite. Amanda agora era pálida, o
semblante rosado lhe escapara e ela se refugiava no quarto escuro, ao lado do morcego. Roger a

olhava com preocupação.

Depois disso, Roger trazia as frutas e ao se ausentar, Amanda as jogava fora. Somente
sangue nutria o animalzinho. E a ferida na cabeça dele já estava fechando, por isso Amanda ficou

feliz o resto do dia.
Contudo, tinha fome. Como estava com fome a mulher! Se não reagisse, a fome lhe

consumiria! Não podia permitir isso. Tinha que se alimentar. Mas a comida convencional era-lhe
repulsiva... Queria outra coisa.

Uma chuva raivosa desabava sobre a floresta, tamborilando em cada folha na escuridão
da noite, enquanto que adentro do quarto, somente iluminados pelos clarões fugazes de raios, o

casal se amava sobre o colchão mole. Ao que Roger segurou fortemente Amanda debaixo de si,
somado a um suspiro de gozo, ela soltou:

- Deixe-me beber seu sangue!
- Quê?

- Nada...

O dedo indicador estava infeccionado e a cada lambida do morcego na ferida, Amanda se
queixava de fisgadas de dor. Então, na mesma manhã, a mulher foi ao banheiro, tirou a blusa e o

sutiã diante do espelho e com uma lâmina de barbear, segurou o seio direito e devagar e precisa,
sem hesitar nem palpitar, cortou verticalmente o próprio mamilo, deixando o sangue descer.

No final da tarde, Roger estava suado depois de uma trilha na floresta. Contudo, retornava
satisfeito em ter se somado a terra, plantas e animais. Como amava a natureza!

Ao que se aproximava da varanda, reconheceu a imagem de Amanda sentada na cadeira
de balanço. Ela estava virada para o lago, de costas para Roger. O homem quis logo lhe beijar a

nuca.
Vinha devagar e silencioso e ao chegar mais perto, pôde ver seguro no aconchego dos

braços dela o morcego que, como lhe deu repulsa, lambia delicadamente o sangue do mamilo de
Amanda. E ela o aninhava mais, o acariciando. Havia se tornado sua ótima mãe.

- O que é isso, Amanda?! - Roger, com os olhos arregalados, recuou indefeso.
Foi então que Amanda virou-se a ele e lhe mostrou um semblante demoníaco, com presas

longas e agudas como agulhas na boca babando! O morcego logo saltou dos
braços dela e avançou em Roger, atacando-lhe com dentes e garras. A natureza

o odiava, ele percebeu. Então, forte, Roger deu-lhe um soco que arremessou o



46

morcego no gramado. Amanda, ao ver isso, se enfureceu e num salto para frente o atacou. O

homem a arremessou contra a parede e correu assustado. O que havia acontecido com Amanda?
Enlouquecera?! Ainda esbaforido chegou ao quarto, onde as luzes se apagaram.  Roger tentou

ligá-las, mas não havia energia elétrica. A mulher, Roger concluiu, havia desligado o gerador.
Agora, o homem ficou sozinho, tremendo e temendo encolhido dentro de uma escuridão densa

que lhe ameaçava a vida.
Os dentes enterraram-se no seu pescoço e o sangue foi sugado lentamente.

____________________________

*21 anos, nasceu em Belém, Pará, Brasil. Atualmente reside próximo à capital, na cidade de
Ananindeua. Cursa o 3° semestre de Licenciatura em L. Portuguesa, na Universidade Federal do

Pará. Para ele, escrever é um ato de liberdade catártica e uma prisão; é uma benção e uma maldição.



47

DE GATO EM GATO

Gisela Johann*

Há quem duvide da energia dos felinos. Por mim, tenho que admitir, vez por outra, sinto-

me meio bicho, meio gato. Na minha vida, até agora, com meus quase quarenta, tive sete gatos -
um de cada vez, para não parecer exagero. A maioria ficou comigo durante minha infância.

Nunca fui solitária, sem amigos, essas coisas que rotulam as pessoas que tem gatos. Namorei
muito, casei cedo enchi minha casa de filhos. O gato pra mim significa independência, mas só

descobri isso quando tive um, numa fase difícil da minha vida.
Divorciada e assustada com as minhas crias para proteger sozinha, eis que aquele gatinho

preto parecia-me, a princípio, um problema. Mas, vê-lo tão reluzente e com aquele porte soberano
que os gatos possuem, me seduziu. O fato é que o gato tem aquele mistério das pessoas melancólicas

e, isso de você não saber exatamente o que o bichano está sentindo, é o que fascina.
Sempre que meus filhos estavam fora por conta das visitas do pai, o gato parecia me olhar

diferente, nesses dias ele ficava presente, deitava-se sobre os livros que eu tentava ler, dormia no
meu travesseiro, esperava-me dentro do banheiro enquanto eu tomava banho. Incrivelmente,

nada disso acontecia durante a semana: nos dias de agitação com as crianças pra lá e pra cá me
ocupando por inteira. Mas o gato me lia, e quando eu pensava que estava sozinha, lá estava ele,

pulando no meu colo, se aninhando.

Ele não precisava de nada disso, vivia muito bem todos os dias, de preguiça em preguiça,
escolhendo as camas para dormir. Mas, eu bem que carecia de um pouquinho de dengo, de graça.

O tempo foi passando, eu não sentia tanta tristeza na solidão. E o gato? Sumia naqueles fins de
semana, aparecia para comer e mais nada.

Dizem que os gatos espantam mal olhados, trazem as energias boas para dentro da sua
casa, etc. Não sei se é bem isso que acontece, entretanto, me parece que possuem um feeling,

muito diferente do ser humano: naquela sua majestosa pose de soberanos, nos ensinam a lidar
com a solidão, a gostar de estarmos com nossa própria companhia.

* Nascida no sétimo dia de julho de 1980, residente em Toledo-PR, mãe, professora de literatura,
estudante de pós-graduação (mestrado) na Unioeste - PR. Pesquisadora de Literatura Juvenil,

engajada e louca por gatos.



48

MENINO SANTO
OU

O GALO DO CÉU AZUL

Isadora Salazar

Todos os dias eu me sentava à porta do menino, Menino Santo. Ele não estava mais lá, é
verdade, mas eu estava e o Azul também estava.

- Mamãe, quando eu crescer, a senhora me compra um cachorrinho assim, bem
pequenininho, bem bonitinho, bem lindo que nem esse do filho do prefeito? - ouvi, certa vez,

Menino Santo dizer.
Naquele tempo Menino Santo ainda tinha pés. E dedos. E caminhava. Menino Santo saltava

sobre a arrebentação do rio e corria na energia de uma criança de seis anos que bate palmas à
primeira criação do mundo.

- Menino, sai dessa lama já que aí tem verme - ordenava-lhe dona Marlene.
- Mas, mãe, o Azul quer ciscar aqui.

Mas, dona Marlene não queria. Dona Marlene queria Menino Santo preso a sua cama,
pronto a fazer só para ela seus milagres de sabão.

Aquele foi o último verão que eu passei em São João dos Ramos. Nossa cidade. E, naquele
tempo, em meus caminhos de despedida, sempre atravessava a praça. - Menino, sai da água, dona

Marlene dizia. E eu a olhava e, eventualmente, dona Marlene calava. Porque Menino Santo não
queria mais fazer esses milagres. Nem os de pão, rádio ou shampoo. Menino Santo queria o galo,

o galo do céu azul, o desafio da vida, as mãos do mundo, o rio e o cachorro do filho do prefeito.  E
ele tinha seis anos apenas. E quase todos os dedos dos pés ainda.

Aquele foi o último verão que eu passei em São João dos Ramos. Nossa cidade. E, naquele
tempo, em meus caminhos de despedida, sempre atravessava a praça e seguia até o mesmo trapiche

onde, pelas manhãs, adolescentes atiçavam seus fogaréus por entre saltos na maré alta. Mas, nos
fins de tarde, na hora em que eu dizia adeus, apenas as pedras e o recuo das águas me observavam.

Apenas as pedras, o recuo das águas, Deus e o Menino. O Menino Santo. O Menino Santo e o seu
galo Azul. O galo Azul que, enfim, preenchia nossas tardes de companhia.

Algumas vezes, nesses fins de tarde, chovia forte.
- O que foi isso, menino?

- É que eu tô com frio e só tenho esses meus dois dedinhos para me cobrir.
E, esse era um desses finais de tarde. Dona Marlene, abrigada que estava em sua conversa

com a primeira dama, sequer alterou o ritmo de sua preocupação. Corri, atropelei os pés de Azul
que alvoroçava logo por ali e entreguei àquele menino a toalha de que tanto necessitava.

Menino Santo sorriu.
- Eu não quero milagre algum - respondi.

- Ah, tio, mas isso não é o senhor quem vai pedir. - O menino disse.
Naquele tempo, Menino Santo ainda conseguia brincar com todo o

estardalhaço de Azul.  Menino e ave ciscavam juntos e corriam. Corriam até



49

que Azul começou a arrancar as próprias penas. E foi então que toda brincadeira cessou.

Nada naqueles dias mudou muito devagar, pôr-do-sol após pôr-do-sol. Ao contrário, tudo
mudou tão e tão rápido que, em um belo dia, a vista finalmente turvou e a noite chegou mais cedo

do que adiantada. Em flashes, pequenos flashes antes da noite branca e definitiva, tive ainda a
impressão de perceber que o Menino mancava mais e mais do que o de costume para o fim de

cada tarde. Mas foi só quando Azul parou de caçar seus vermes e silenciou; quando atravessei a
praça e ouvi as filas que se intensificavam; quando o cortejo de desesperados, doentes e alucinados

se tornou maior do que a própria cidade é que eu passei a ir à porta da casa do Menino, do
Menino Santo, todos os dias, todos os dias logo após o almoço, naquele novo caminho de despedida

e senhas, que agora se fazia inteiramente tateado.
- Toma moço, uma bebida? - ofereceu-me a dona do novo bar que abrira. -- Aqui a gente

também vende prato feito.
Bebi uns goles e encarei o horizonte de prata que me punia. Não havia nada sobre ele.

Nem dor, nem remorso, nem saudades, nem flores de papel azul ou qualquer vislumbre da vaidade
que resultara nessa minha cegueira tão justificada.

- Vai ser doutor, não vai? - Perguntava-me a menina que há pouco dançara em seu vestido
azul a primeira de todas as suas valsas.

-Vou.
- Vai vir aqui me buscar?

- Todas as férias, meu amor. E um dia quando eu puder você vai e não volta.
- Promete?

- Sim.  - Disse a ela enquanto seu pai já nos procurava para além de seu terreiro de virgem
enfeitado de crepom.

Número 63. Ouvi ao longe. O número do Espírito Santo, pensei. Mas enquanto lembrava
desse membro da Trindade a multidão de alucinados já clamava pela senha 64.

A história do Menino Santo se iniciou cedo.
Ainda mal parido do ventre de sua mãe.

Na noite do parto, dona Marlene se esvaziou em sangue. - Me dá. Me deixa segurar. -
disse. Sem saber direito o que fazer com o cordão umbilical que ainda pulsava, a parteira colocou

o Menino sobre o peito da mãe. - É lindo. Vou consagrar. - A parteira respirou, tomou coragem,
assinou a sentença e deu um talho certeiro no umbigo que os enredava. Era morte certa. Mas não,

o menino urrou forte e a hemorragia estancou. - Um milagre. É Menino Santo - a mãe disse, fraca
pelo sangue, mas fortalecida pela fé. Daí para a frente, a cada lua, quando os nascimentos

aumentavam e o sangue sob as cobertas dessas mães era mais cheio, era Menino Santo quem elas
chamavam. A princípio, um cacho do cabelo caído.  Uma raspa da unha. - Para a gente ter

recordação e rezar por ele em casa - diziam.- E dona Marlene, a receber laranjas ácidas e maçãs
murchas, fingia não saber que, ao longe de seus olhos, os pedaços cortados de seu menino eram

comercializados e servidos para fazer remédios, chás e outras beberações que
passavam ao longe de toda e qualquer medicina.

E assim a mãe fingiu até que, em uma noite de muito sangue, foi



50

a unha inteira do menino o que arrancaram. A parturiente sobreviveu. - O Menino faz milagre!

- A população exaltou. O Menino sofreu.  E com eles se iniciou a romaria.
Agora, já sem crescer cabelo ou as unhas dos pés e das mãos, são outras as partes do

menino que arrancam.  Dona Marlene? Laços de fé fortalecidos pelo sangue. A cidade cresce e
está mais próspera. Prefeito e primeira dama também. E Menino Santo, decepado como as barrocas

imagens de altar, pedaço a pedaço, naco a naco, continua a fazer os seus milagres de carne.  Sou
médico, é verdade, tentei intervir, denunciei, fui exonerado. Aqui só precisamos do Menino Santo,

estava escrito em meu posto de Saúde poucos dias antes dele ser incinerado por essa população de
crentes e decaídos. Agora, estou cansado e a espera do milagre de número 63 que o Menino me

prometeu.
-- Bêbado ! - alguém da população local ou da fila de miseráveis grita. Sorrio.

-- Mas, tio, preciso dormir para crescer -- Ele disse.
As galinhas cutucam o chão até que junto as partes do Menino se misturam o arroz e os

restos das refeições do dia. E, para o animal que late e me consome por dentro, apenas a memória
de um menino que se agita  feliz pelo abraço da toalha que recebera um dia.

- Outro copo! - peço à atendente. E, em todas as tardes, antecipo o cortejo. Azul não é mais
o galo imponente que eu conheci no passado, mas, ainda assim, segue na frente, penas arrancadas

e couro ferido. Logo atrás, vêm suas galinhas. Todos saem da lateral da casa do Menino. Azul traz
pendurado em seu bico um imenso prato de prata. As galinhas trazem dedos, nariz e orelhas do

menino. Azul derrama o prato sobre a terra e reparte esses espojos. Reconheço o cheiro do sangue
que se transmuta.

Eventualmente, a valsa da esquina próxima me chama para a estrada. Caminho e sei: o
bolo coberto de anilina, o vestido de tecido azul barato. Flores de papel circundam o terreiro. O

garoto à espera do encontro por detrás da cerca. - Quer bolo? Nem foi pra festa. - Estou aqui
agora, não estou? - Vai ser doutor, já sei. - Mas volto todos os finais de semana para te ver. -

Promete? - Sorrio.
Eventualmente, no meio da tarde, um ônibus de rodoviária corta o ambiente. Rostos

conhecidos. Cansados da viagem interminável. Conheço essa viagem. Noite após noite eu a fiz. -
Caiu de cima da moto. Vinha da roça. Tentou tirar o facão sozinho. Foi uma morte muito sofrida

a do meu filho, doutor?  - pergunta-me dona Roseny, sentada que está ao meu lado, na janela do
intermunicipal, minha companheira desse flagelo.

Agora eu sento e espero. A mãe organiza a fila. - O cachorro do filho do prefeito tá com
bicheira e passa antes - ela diz. - Marlene, o Menino não vai agüentar - aviso. - Mamãe, quando

eu crescer, a senhora me compra um cachorrinho assim, bem pequenininho, bem bonitinho, bem
lindo que nem esse do filho do prefeito? - ouço Menino Santo perguntar. - Pede para o teu pai aí

- ela responde. Mas Menino Santo não me pede nada. Menino Santo só me procura para pedir a
toalha quando sente frio. - Eu não quero milagre algum - digo. - Ah, tio, mas isso não é o senhor

quem vai pedir.
A posição dos grãos de arroz dispostos no chão muda a cada dia. Tateio

esse caminho e sei: Menino Santo quer o desafio das águas e não o desafio da



51

vida.

- Outro copo! - peço à atendente do restaurante.
- Bêbado! - alguém grita perto de mim. Sim, é uma valsa, penso. E logo reconheço a voz. É

Marlene, vestido barato e olhos de anilina. -- Mas tio, eu preciso dormir para crescer -- Menino
Santo consola. E eu sento e espero. Espero à espera de ver novamente o galo e o céu azul dessa São

João dos Ramos que me consome a cada fim de dia. Até lá, bisturi na mão, aguardo meu número
e o cortejo dos olhos caídos. No fim de tarde, apenas às pedras que vir no caminho e ao recuo das

águas direi adeus.
Menino Santo me chamará quando for a hora.



52

O ATAQUE DOMINICAL

João Gabriel Carvalho Marcelino*

Há um assassino frio pela ilha, ele vaga pela escuridão, seus passos não são ouvidos, as
almofadas em seus pés o tornam inaudível, seu pequeno tamanho é compensado pelas suas presas

e as garras que ficam ocultas. Quando visto na rua passa despercebido, suas orelhas pontudas e
sua cara de pouco interesse quase o inocentam de tantos crimes, mas a maioria de suas pequenas

vítimas raramente escapam e as maiores saem gravemente feridas, como esta que deu seu relato.
Era uma manhã de domingo ensolarada, enquanto uma jovem aproveitava a calmaria do

dia para descansar da sua pesada rotina, uma brisa quente fazia seu cabelo balançar enquanto ela
folheava seu livro de capa laranja, nada apontava o que estava para acontecer, seus gatos dormiam

na varanda e sua mãe estava na cozinha preparando o almoço.
De uma árvore na calçada, revestido pela escuridão, um par de olhos amarelos observava

a movimentação dentro da casa, sua pequena mente diabólica calculava o melhor momento para
atacar, ele observava o melhor caminho para chegar ao seu alvo, o motivo da escolha do alvo é

desconhecido, esse atacante não segue um padrão, suas vítimas são escolhidas aleatoriamente.
De repente, uma oportunidade surgiu, aqueles olhos amarelos piscaram e viram uma porta

entreaberta, lá estava a chance de se aproximar do alvo, suas garras riscaram o galho de onde ele
observava, parecendo afiá-las com prazer para o ataque.

Ele se esticou e se deixou cair, quando parecia que ia se chocar contra o chão com violência,
ele girou no ar magicamente e pousou no chão sem fazer barulho, com a leveza de uma folha que

é levada pela brisa, ele entrou na casa pela porta que balançava ao vento.
Quando se viu dentro da casa, ele encontrou um lugar alto e escuro, perfeito para se

esconder, aproximou-se da parede vertical e seus músculos se contraíram para um salto capaz de
negar a gravidade, suas garras se prenderam na madeira e ele escalou até o topo sem dificuldade,

o que para ele não era grande coisa, o que interessava era o ataque, e ele ia fazê-lo de qualquer
lugar.

Andando silenciosamente por entre as sombras, ele aproximou-se da vítima, observou-a
sedento, suas pupilas se dilataram, o amarelo de seus olhos era hipnotizante. Dilatados, chegavam

a ser inocentes, mas a inocência desapareceu quando suas pupilas se contraíram se tornando
apenas duas finas linhas escuras, então, ele disparou e cravou suas presas no ponto mais vulnerável

que encontrou, o tornozelo da vítima.
A dor da mordida, fez a vítima gritar, despertando seus gatos, que correram miando con-

tra o assassino, sua mãe também foi ver a razão do grito e deparou-se com um gato sujo, velho e
forte preso a perna de sua filha, soltando um som perigosamente agudo, sua mordida era forte,

suas garras rasgavam a pele como que rasgasse papel, ele miava satisfeito segurando a perna de
sua vítima, quanto mais ela tentava, com mais prazer fincava as presas na carne

jovem.
Depois de muito tentar se soltar, quando já não conseguia mais gritar, o

assassino se entediou e soltou a perna da vítima, os outros gatos partiram para



53

atacá-lo, mas ele era mais velho, mais rápido e tinha as habilidades de quem vive nas ruas, logo,

passou por eles sem dificuldade e pela mesma porta que entrou, saiu. A vítima foi levada ao
hospital, e se recupera do trauma, o assassino, continua a solta, esperando a próxima vítima para

acabar com seu tédio.
Após o trauma, a vítima relatou-nos ter sido acordada poucos dias depois pelo seu agressor

lambendo carinhosamente a ferida causada pelo seu ataque; após isso, ele nunca mais foi visto.

____________________________
* Especialista em Metodologia de ensino de Língua Portuguesa e Literatura pela Uniasselvi,

Licenciado em Letras - Português e Respectivas Literaturas pela Faculdade Sete de Setembro.
Admirador incondicional dos gatos, escreveu esta crônica a partir do relato do ataque de um gato

a uma amiga (também admiradora de gatos) da Faculdade, por considerar que esses animais são
naturalmente artísticos.



54

                                         A REVOLUÇÃO DAS ABELHAS

Lucas Oliveira Portilho*

Quando a abelha Laura presenciou o revoltante passamento duma companheira por estafa
de trabalho, decidiu que era o momento para se realizar uma revolução.

Fazia anos que as abelhas desejavam organizar uma grande e exitosa revolta. Queriam

colocar fim a ignominiosa exploração imposta pela abelha-rainha e pelo zangão que, segundo a
filosofia marxista, seria considerada o melhor exemplo de mais-valia já encontrado na história.

Injustiçadas, Exploradas e quase Enlouquecidas. Mal podiam descansar e o dever lhes
chamava. Todos estavam cansados daquela funesta situação. Houve 2 dias em que costuraram-se

os detalhes mais sensíveis da conspiração. O principal deles estava relacionado com o problema
militar: Existiam cerca de 80 mil abelhas e apenas 200 zangões, entre eles, o marido da rainha.

Apesar da franca vantagem, temia-se que, por medo do fracasso, as adesões caíssem
vertiginosamente, entretando, a popularidade da líder mantinha intactos os prenúncios do sucesso

conspiracionista.
E Laura liderava o motim abelhístico. Detinha uma enorme inteligência, tinha dotes de

estadista e era bem versada nas artes militares (Diziam as boas línguas que teria lido a Arte da
Guerra e O Príncipe num único dia!). A morte da abelha operária, amiga de longa data, cujo

evento presenciou diante dos próprios olhos foi o estopim para que explodisse o seu sentimento
revolucionário. O esquema ficou praticamente definido. Mas, faltava uma coisa.

Na última reunião antes do Dia D, uma das participantes questionou os demais.
- O que faremos ao capturá-los?

 - Faremos o que precise ser feito, respondeu Laura com notável incisão
 - Matem-nos! Bradavam alguns.

- Não podemos privar o direito de defesa a quem quer que seja! Laura redarguiu rigorosa
e exemplarmente aos berros insanos.

- Talvez possamos conferir-lhes o mesmo destino de Maria Antonieta e Luís XVI. Ambos
foram julgados seguindo os moldes legais. No entanto, ratificou-se um resultado pré-concebido,

sugeriu Bete, que sentara-se ao lado de Laura.
Enquanto debatia-se a decisão, Bete expôs aos espectadores, um importantíssimo

questionamento.
- Eis que me surge uma dúvida. A quem se destinará o ofício de líder depois da tomada do

poder?
- Naturalmente que será para Laura! A maioria gritou em coro

- Que me perdoe Laura, interviu um dos zangões. Nossa situação
periclitante impede que haja tal coisa: líderes e liderados, governantes e

governados. Vivenciamos uma experiência péssima que estamos prestes a acabar.



55

Precisamos mesmo de um Estado ou algo do tipo?

- Ora, isto é impensável, retrucou Bete. Lembrais do velho ensinamento de Hobbes sobre
as consequências de um mundo sem governo: "Bellum Omnium Contra Omnes". A ti Laura, o que

te parece mais sensato?
Ela esboçou um breve silêncio

- Vamos decidir depois. Primeiro, a revolução!
Começaram então a organizar as tropas. Bete enviou abelhas mensageiras para que

avisassem cada um dos exércitos alocados nas laterais e nos cantos superiores da colmeia.
Precisavam estar em alerta. A luta pela liberdade começara! O besteirol tão propagado pelos

biológos de que, as abelhas-rainhas e seus maridos regem um enxame da maneira que quiserem,
mudaria completamente. Naquele dia, veriam eles que seriam as operárias e os zangões, os novos

governantes do seu próprio destino.
E exatamente no mesmo instante, o motim teve início.

Laura instruiu um pelotão de 40 abelhas a atacar. Era meia-noite. Elas encaminharam-se
lentamente para os aposentos da rainha, ansiosas pelo ataque final. Em questão de poucos minutos,

puseram fim a existência dos déspotas sem que pudessem ter direito a nada, nem aos últimos
declaramentos.  A exploração acabaria, todos trabalhariam em prol do próprio sustento, não

haveria mais divisões e desigualdades entre classes.
Vitoriosa, Laura foi questionada quanto ao fato de tornar-se a nova abelha-rainha.

- Não serei rainha de ninguém, disse. Convenci-me de que a Autoridade, tal qual a Seleção
Natural possui fundamentos perigosos que são instransponíveis e imutáveis, lhes digo uma frase

atribuída a um tal de Bakunin: "Se você pegar no mais ardente dos revolucionários, e der poder
absoluto a ele, dentro de um ano ele será pior do que o próprio czar."

As palavras de Laura causaram perplexidade geral. Desnorteadas e sem saber o que fazer,
as outras abelhas partiram para cima da ex-líder, trucidaram-lhe completamente, desfiando-lhe

tudo, até mesmo as vísceras. Bete declarou: "Não aceitamos não sermos governadas!" Após o mas-
sacre, coube a cada uma o seu próprio destino. Muitas foram embora, algumas poucas tentaram

ficar. No final das contas, tudo acabou sendo abandonado.
Vários anos depois, os habitantes da região ainda tentavam explicar o misterioso

desaparecimento das abelhas. A culpa, para todos os efeitos, recairia sobre os apicultores
interesseiro.

____________________________

*Graduando em Letras pela Universidade Federal do Pará (UFPA) - Campus de Belém. Ama escrever
crônicas e pequenas narrativas que retratem o mundo, o cotidiano e as pessoas.



56

NO PRINCÍPIO TODOS OS HOMENS ERAM BURROS

                                                                               Maria Adelina Amorim*

              Simpaticamente, todos me chamam burrinho, burrito, burriquito… como se tivessem

vergonha de me chamar BURRO. Raramente usam o meu nome no aumentativo, embora, de vez
em quando, deixem escapar um "burrão". Já sei que até o nome inventaram sobre mim, uma vez

que teimam em dizer, com ar depreciativo, que sou um "cavalo pequeno", um burricus, como se
diz, etimologicamente, e daí, por "derivação regressiva", se ter formado a palavra "burro".

Desculpem, mas tive de ir ao dicionário para tentar perceber alguma coisa do que se passa na
minha vida, ainda que por ser tão burro, tenha ficado na mesma (cf. Dicionário Houaiss da Língua

Portuguesa). Lá está ... burro velho não aprende línguas.
              Há anos que sou um coleccionador de mim próprio. Não acredito que haja entre os homens,

algum, António ou João, Francisco ou Rodrigo, que tenha de si mesmo tantos textos, tantas gravuras,
tantos provérbios, tantos contos, tantas metáforas… como eu. Ora venham visitar o meu Gabinete

de Curiosidades, e espantem-se com o que tenho conseguido reunir ao longo da minha vida de
burro. Por exemplo, na secção dos provérbios: "a pensar morreu um burro"; "quem não pode,

aluga um burro"; "andar de cavalo para burro"; "antes bom burro que ruim cavalo"; "antes burro
vivo que ruim cavalo"; "albarde-se o burro à vontade do dono", etc., etc… E isto é apenas uma

pequena - embora seleccionada - amostra da minha selecta colecção.

              Continuemos a visita ao meu Museu do Burro. Gravuras; Imagética; Esculturas; Pinturas;
Lâminas; Quadros. Nem o Louvre tem uma tal quantidade de obras de arte burrínicas (esta palavra

não deve estar no dicionário, mas como não me vão chamar mais burro por causa disso, fica
mesmo assim. Privilégios de um burro).

              Vamos lá falar a sério, isto é zurrar a sério, mesmo que digam que vozes de burro não
chegam ao céu. Realmente, é muita falta de cultura… como não chegam ao céu as minhas palavras,

se fui escolhido desde o princípio dos tempos para transportar no meu dorso a Virgem Maria com
o Menino Jesus na sua Fuga para o Egipto? Leiam, estudem, aprendam qualquer coisa, "seus

homens"! Se não, escutem: "Levanta-te, toma o menino e sua mãe e foge com eles para o Egipto.
Deixa-te lá estar até que eu te diga, porque Herodes vai procurar o menino para o matar" (Mateus

2, 13- 15), disse o anjo a São José durante o sono. E logo nos metemos a caminho durante a noite
em demanda do Egipto. Quantos e quantos artistas me pintaram a carregar o Salvador do Mundo?

Quantas vezes pousei para eles a caminhar pelo breu nocturno guiado pelo Anjo? Quantas, a
refrescar-me, comendo umas ervinhas no Descanso durante a Fuga, enquanto a tamareira cumpria

o seu papel, dobrando os seus ramos, a pedido do Menino, para deliciar a Virgem com os seus
frutos? Houve quem dissesse que eram cerejas, outros, ginjas, mas eu é que sei, eu é que sou o

burro. Eu é que estava lá. Vejam bem se o São José foi buscar um garboso cavalo, um robusto
hipopótamo ou um elefante africano para tão difícil jornada pela noite, apenas

iluminado pelo brilho das estrelas e um gordo luar? Foi tanta a inveja, que
começaram logo a inventar que eu não estava na história, que eram imaginações

de textos apócrifos. O Diabo que os carregue, porque nas minhas costas não os



57

hei-de transportar. Se eu não tivesse levado a Virgem, porque acham que me fizeram tantos

retratos? Toda a fina flor dos pintores internacionais me quiseram representar, desde Pietro de Po
a Nicolas Poussin. E em Portugal, por exemplo, o Gabriel del Barco ou o Baltasar Gomes Figueira,

que preferiu pintar a Virgem a repousar debaixo da cerejeira (ou como dizem, das ginjinhas),
depois desta a ter saciado, e já das suas raízes correrem águas frescas como ribeiros (não digam

nada, mas a verdade é que no caminho para o Egipto, quem nos matou a sede foi a árvore das
tâmaras... Foi ela, a phoenix dactilifera, a das folhas sempre verdes, a árvore do paraíso, a palmeira

da terra onde abunda o azeite e o mel).
               Mas eu sou tão burro, tão burro, que todos acham que podem dizer o que lhes apetece

sobre mim. E eu faço de contas que não percebo, e armo-me em burro. Inventam histórias, contam
contos do género "o velho, o rapaz e o burro", como se eu algum dia andasse às costas do rapaz,

quanto mais do velho. Eu nasci para transportar o Menino, carregar o Mundo todo, ainda não
perceberam?

               Até pensaram que eram minhas as marcas das patas que os meus tetaravós dinossáurios
deixaram na Serra de Sesimbra, por bandas de Portugal. As patinhas da mula, que por ali "cavalgou"

transportando a Virgem. E lá ficou o meu nome a baptizar o sítio, O Monte da Burra. E foi tal o
tamanho da fé, que todos garantiram ver de muito longe uma luz naquele lugar. E assim nasceu

uma pequena ermida para dar graças à Senhora, que depois deu lugar a um dos maiores e mais
antigos lugares de culto mariano de Portugal e do mundo: o Santuário de Nossa Senhora do Cabo

Espichel.
              Para disfarçar os mal-entendidos, chamam-me nomes ainda mais estranhos: onagro, mula,

jegue…, e usam-me para todo o género de coisas extraordinárias.
              Imaginem que no meu acervo de curiosidades guardo também a cópia de um Breve de

Alexandre VI (de 3 de Julho de 1502) em que o Papa absolvia o rei de Portugal, D. João II, no caso
de ele ter morrido com "manifestos sinais de penitência" pela excomunhão em que incorrera ao

estender aos eclesiásticos a proibição de cavalgarem mulas (Rio de Janeiro, IHGB, DL 1063, 07.
04, cópia feita a partir do original do Arquivo Secreto do Vaticano). Vejam que até cheguei a ser

motivo de contenda entre os vizinhos ibéricos das Américas. Leiam o título do seguinte documento,
que também encontrei durante as minhas incursões pela pesquisa histórica: 1761,06,19 "Portaria

expedida pela Secretaria de Estado Ultramarino por ordem do rei [d. José I] a João Pereira Caldas,
governador e capitão general do Piahuí, proibindo a entrada de bestas muares provenientes de

domínios espanhóis na América Portuguesa em benefício da repartição dos cavalos produzidos
por sua capitania" (IHGB, DL284,03.02).

              É o que eu digo: de cardeais a reis, todos se metem comigo, todos me usam, cavalgam,
insultam, carregam. Vejo muito poucas dessas bestas meio quadradas de duas patas a preocuparem-

se com os meus direitos, e a pedirem a esses animais a que chamam homens, que deixem de nos
bater e chicotear enquanto levamos todo o peso deles e da sua carga em cima de nós e que não nos

abandonem à fome e ao frio quando ficamos velhos e doentes e já não servimos
para burros de carga. Ouvi dizer que agora, também é moda casacos de pele de

burro.



58

              Um dia ainda voltaremos à terra, sob a forma de onagros silvestres disfarçados de burros

mansos. Daqueles iguais ao da Dama-pé-de-Cabra do Alexandre Herculano, ainda se lembram?
Eu avisei que era burro, muito burro, por isso é que sei estas coisas. Mas não se preocupem, que

como diz o escritor,

A misericórdia de Deus é grande.
À cautela rezem um Pater e um Ave. Se não lhes

aproveitar, seja por mim.
Amen.

* Mestre e Doutora em História e Cultura do Brasil pela Universidade de Lisboa. Investigadora e
Docente universitária. Pós- Doutoranda da Fundação para a Ciência e a Tecnologia/ Portugal.



59

O ANIMAL

Octávio Proença de Moraes Neto*

A sala estava cheia, ''Nós, que fazemos parte dos grupos humanos adoramos espirais,

mas só as olhamos de cima para baixo ou de baixo para cima'' pensei comigo, simplesmente
pensei, pois se eu falasse mais alto do que meu próprio senso de ''eu'' permite, isso acionaria a

espiral dos atores e fariam com que eu fosse o alvo da atuação, coisa que não estava nenhum um
pouco preparado e interessado em ser. Quando me deparei com os escorregar do pus que caia dos

poros dos agentes presentes, percebi que ali não era meu lugar, um enjoo não físico se fez presente
em mim, tudo girava, pois as risadas e os comentários que são necessários para alimentar o tempo

me deixavam com um sentimento de que eu fazia parte daquilo, e pior, que eu era aquilo, não
aguentei tal estado e fui para Cozinha.

Quando coloquei meus pés para fora daquela selva, quando o mundo girou a ponto de me
deixar tonto com meu próprio corpo, minha dita razão sagrada aos poucos se transformou e

transbordou em sangue, eu rosnei certa fúria que nunca antes pensei, aliás, quem pensa em soltar
sons desconhecidos de si mesmo a partir do momento que sai da selva? Eu tive de me segurar na

parede com toda a realidade que se chocou em mim, eu era tão animal quanto os animais que
estavam ali, meu orgulho evolutivo se transformava aos poucos em lama.

Estamos todos presos em nós e a diferença é que a minha jaula, enquanto animal racional
é a maior de todas, percebi que os entendia, percebia que os sentia, pois minha natureza pede a

ilusão da liberdade, mas quer mesmo a pequenez do limite. Viram-me agir fora da forma padrão,
e quando me deparei já era tarde: eu já havia despertado a educação neles. Perguntaram se eu

estava bem.
Com as patas entre os meus pelos, a visão se tornava menos embaçada e só então percebi

uma expressão de outro da minha espécie, ele não se preocupava comigo de verdade, na verdade
não notava minha presença exceto se outros olhos o descobrissem. Eu disse que estava bem pois

queria logo dispensar esse alarme: qualquer som anormal se transformaria em um telefone sem
fio. Então o ator voltou do intervalo para excretar mais sangue e pus. Não queria chamar a atenção,

queria simplesmente deixar minha liberdade fluir e não libertar a cultura em mim já vomitada
em cada centímetro deste mundo.

Somos cegos pelo nosso instinto de tornar tudo estático, cegos pela cultura. Nós somos
nossos próprios ''censuradores''. Esperando qualquer falha que um de nós cometa em nós mesmos

para que comentemos ''olha lá, mais um que errou!'' e assim rirmos com nosso grupo de
''censuradores'' para podermos fornecer o mínimo de ''nós'' para um ''eu'' bruto e faminto.

Que animais nós somos? Animais que com instinto mecânico nos indica
a preocupação com nossos iguais, mas que humanamente queremos matar o

próximo, como se o próximo fosse um distante, e que mesmo distante não

estivesse ao nosso lado, e não fosse igual a nós. Quando digo ''matar'' não apenas



60

no sentido material, mas pior, sentido puro, ou seja, eu mato, pois eu o ignoro, ignoro a porção de

universo que aquele ser me apresenta e esse é o pior assassinato, pois vem da nossa mais profunda
hipocrisia que renegamos para podermos dormir bem. Humanos: não queremos aprender o amor

com os animais. Preferimos antes não sair de nosso trono e apontar a arma para todos os que
apenas olham para a coroa banhada à náusea.

Eu, por que sempre tem de começar comigo? Por que eu sou minha primeira testemunha?
Com o canto dos olhos eu a vi: um manto alado talvez tão assustado quanto eu, querendo liberdade

tanto quanto eu, por que eu me assusto com tal criaturinha? Eu sou, sem dúvidas, maior que ela,
então por que a temo? Ela faz barulho quando bate na parede, seu bater de asas é para meus

ouvidos como uma agulha cravando, e meus olhos como estão agora estavam abertos e atentos,
olhando o reflexo do próprio sentimento em sinal de alerta. Como? O medo aos poucos contaminava

o ambiente, como um fungo que aproveita a oportunidade de se espalhar.
Então irei confessar, tenho medo... e só isso já é motivo suficiente para que eu venha até

mim e me pergunte: mas como? Eu a chamava de borboleta já que eu fazia meu papel de ser
humano muito bem: via pelo menos duas características e mesmo que parecidas as colocava na

mesma palavra. A palavra é a água em estado sólido, e não apenas gelo.
Até a palavra ''borboleta'' já é inofensiva, mas seu verdadeiro nome é mariposa, mariposa

que por si já é uma palavra bem mais apimentada, bem menos confortável e bem mais alerta
como veneno, entretanto, mesmo assim, sua essência é inofensiva. Uma disputa começa: um choque

de forças ''você esta em meu território e é melhor sair!''.
Encaro a mariposa mentalmente, eu já sei que ela existe, mas não sei onde ela está e meu

medo cria sua presença, sei que seu bater de asas é uma arma contra meu trauma de infância, eu
me deparava com borboletas, digo mariposas, e elas batiam na parede, talvez irritava-me a sua

burrice, mas então pensei na vida da cultura humana e logo a coloquei acima de nós, nós que nos
glorificamos sendo racionais e com acesso a valores superiores como liberdade, respeito e

principalmente justiça mas que na pratica somos tão animalizados quanto os próprios animais
que pelo menos não tem a hipocrisia já que pouco estão aí para o que é verdade.

E por que temer a mariposa? Medo por acaso tem explicação? A mariposa deve ter tanto
medo quanto eu! Mas... Deus diz que mariposas não sentem, eu sinto, mas que ridículo! isso é um

tiro no meu próprio coração, mas por que temer a vida? Será que por que estamos do outro lado?
Que ridículo! Endeusando-nos de sentir medo e tememos a nós mesmos que somos mariposa,

somos patéticos, pregamos uma paz com a vida que existe somente no nosso escudo chamado
idéia. Essa mariposa deve estar procurando luz, se cegar com sua busca, assim como nós nos

cegamos perante nosso futuro pensando que há algum objetivo, Logo senti o pior sentimento que
alguém pode sentir por si mesmo: nada.

Eu já não era mais nada, eu não achava função para meu próprio movimento, olhei meus
dedos e não os via, pois transpareciam já que não eu havia fornecido nenhuma função para eles,

depois de uns segundos ignorando minha própria respiração e com o sentimento
de pura revolta contra o paradoxo digo que há função, sim! Digo, pois eu vi, vi

quando eu bati na lâmpada e, bêbado com o impacto, descobri a verdade, eu



61

sou ilusão, eu sou mariposa! E eu sou meu eterno bater nas lâmpadas. Sem isso, eu seria minha

mais intima liberdade, mas como não me conheço prefiro mantê-la livre de mim mesmo, já que
necessito ser.

____________________________

* Discente do curso de Licenciatura em Filosofia na Universidade do Estado do Pará (UEPA). Um
ser humano como todos nessa constante busca de si.



62

NÃO SIGNIFICASTE NADA...

Simone Pinheiro Achre*

Não iniciarei contando como foi sua morte, nem tampouco pedirei desculpas, afinal, não

fiz coisa alguma, estava eu talvez no lugar errado? Sua morte não foi e não será anunciada por
nenhum jornal midiático implacável, não fará parte de música alguma, nem tampouco se gastará

um minuto de silêncio em homenagens para ti, nem mesmo eu parei para socorrer-te, talvez
porque sabia que não sobreviveria.

Que males tão grandes fizestes para perder a vida em um segundo, ou teria você planejado
cada mínimo detalhe de sua partida. Mal sabia que eu estava em teus planos, nem ao menos me

avisaste. Meu Deus! Alguém sentirá saudades tuas? Alguém sentirá tua falta? Não, nem ao menos
eu lembrei-me de ti, até o presente momento.

Não escreverei sonetos, não respeitarei o dia da tua morte, nem eu nem ninguém. Ficarás
em meu passado, como um caso a mais, não te revires! Não serás primeiro nem tão pouco o

último, também eu estou fadado a este final. Não me arrependerei, como já disse, não fiz coisa
alguma, a não ser ver o instante de tua morte, um piscar de olhos e você se foi, não disse nada, nem

manchou com sangue aquilo que foi a causa de tua morte, apenas assustei-me com o som que
atravessou meus ouvidos, era o som do seu corpo contra o vidro. Nem uma palavra foi pronunciada

ao fim de tua jornada, nem uma frase a Deus rogada, nenhum pedido de perdão. Apenas teu
pequeno corpo ficou na estrada, inofensivo, imóvel, ignorado. Nem ao menos farão parte das

estatísticas do governo, não iniciarão guerras em teu nome, não será proclamado rei de nada. Eu
que agora me recordei de ti, logo não mais lembrarei, que naquela tarde e naquela estrada, solitário

voou, bateu e morreu. Não fará parte da história, nem será objeto de estudo, nem imortalizado em
livros, simplesmente não terás sido nada, apenas um pássaro na estrada.

____________________________

*Aluna do Mestrado em Letras pela UNICENTRO. Formada em Letras Português/Espanhol-
Licenciatura pela UFFS. Especialista em Psicopedagogia e Educação pela FACINTER e em Educação

do Campo pela Faculdade São Braz. Professora da Rede Estadual de Ensino do Estado do Paraná,
ainda, mãe do Kewyn.



63

ACOSTAMENTO

Yuri Claro*

Se deus existe, se ele existe, não me convence a natureza completa ou o sopro quente de

vida que mora em todos nós, ou a alma e os sentimentos, o acaso e a morte. Se deus não foi embora,
escondido, numa ruela estreita do universo, se deus, realmente deus, existe, não há nada que me

convença além, além de um fato, de um elemento inerente do urbanismo e do ser humano do livre
arbítrio, se deus existe só me convence da própria humanidade uma coisa que nem é humana. Se

ele existe e não nos deixou, sei somente pelos cachorros que atravessam a estrada. A larga estrada
que desemboca o industrial cercado pela natureza falsamente contida das árvores e a selvageria

pragmática de nós mesmos, onde despeja a cidade tudo que não lhe pertence mais. Se me prova,
é a contundente realidade daquele distante parente dos lobos, nascido na rua e no lixo, que move-

se em direção resoluto ao mar inexpressivo de máquinas e chega, campeão inato e indiferente da
sua vitória, do outro lado do acostamento. O cãozinho malhado de preto e branco, esfomeado que

nunca conheceu nada sem saber ao menos o que é conhecer, ou até ao menos o que é si. É ele que
é a prova de deus a mim, e se é a única prova, não há nada de errado em dizer que é deus também.

E se deus for nada mais que o cão do acostamento, que desafia a civilização por puro desconhecer?
O deus do aleatório e da sorte, o deus do nada e do instinto, do escondido, oculto e primevo. Se há

melhor deus que esse, então, deus não existe.

____________________________
*Acha extremamente estranho escrever em terceira pessoa, apesar de divertido. Cursa o quarto

ano de letras/inglês na UENP, e não tem muitas coisas para dizer de si.



ENSAIOS



65

QUANDO A PERSONAGEM DE FICÇÃO TORNA-SE HUMANA: UMA ANÁLISE DO CONTO
FILOSOFIA DE UM PAR DE BOTAS  DE MACHADO DE ASSIS

Ana Carolina Menocci1

Resumo: Como entender que Bentinho, Capitu ou Brás Cubas não existem? É esse o papel da

personagem, apresentar-nos uma realidade que na verdade só existe no papel, mas essas mesmas
personagens de papel nos ensinam, motivam-nos, tocam-nos, fazem-nos pensar e muitas vezes

ganham tamanha humanidade que fica difícil explicar que são personagens de ficção. Quando
tratamos de escritores que amarram a sua narrativa sempre prendendo os seus leitores esse fato

fica ainda mais evidente e a personagem ainda mais real. Este trabalho pretende uma análise do
conto Filosofia de um par de botas de Machado de Assis, de forma a mostrar o quão humanas

podem se tornar um par de botas, personagens principais desse conto bastante filosófico. Com a
análise, mostraremos que a ficção é capaz de muitas coisas quando um personagem ganha uma

dimensão que talvez não lhe pertenceria se não fosse na literatura.

Palavras-chave: Personagem. Humanização. Conto. Machado de Assis.

A personagem não existe, é algo fictício, porém comunica a verdade e nos transmite a
realidade (Candido, 1976). É assim que podemos entender a personagem de ficção, alguém que

não existe, mas nos transmite tamanha verdade que acreditamos na sua existência. A personagem
é o elemento fundamental para uma narrativa, se pensarmos uma história somente com enredo

não haverá nenhum sentido. O enredo e os outros elementos da narrativa só existem para comportar
e dar lugar para a personagem agir, seja uma personagem ou um narrador-personagem, “A

personagem vive o enredo e as ideias, e os torna vivos.” (CANDIDO, 1976, p.54). É ela também a
responsável pelas tramas, pelos acontecimentos e também pela ação que leva o leitor interessado

até o último capítulo.
Candido (1976), citando Foster, diz-nos que a personagem precisa dar a impressão de que

vive, de que é como um ser vivo, um ser com características físicas e psicológicas assim como nós,
seres humanos.

Se nos voltarmos para a Teoria da Literatura, quando Wellek e Warren (2003), pensando
no poder da literatura, fazem uma colocação bastante importante dizendo que os romancistas

podem nos ensinar mais sobre a natureza humana do que os psicólogos. Ora, se a literatura
demostra tamanha força podemos afirmar que tal papel cabe àss personagens que são tão parecidas

conosco.
No conto Filosofia de um par de botas, de Machado de Assis, encontramo-

nos com um par de botas da mesma forma que o narrador as encontra,
abandonadas à beira da praia, sujas e gastas. O conto foi publicado no jornal O

Cruzeiro em 23 de abril de 1878 e posteriormente foi republicado no livro



66

Páginas Recolhidas, de 1899. O século XIX estava por acabar, e Machado de Assis publicaria

apenas mais uma coletânea de contos e outros escritos (Relíquias da casa velha), em 1906. Páginas
recolhidas é um livro considerado miscelânea de escritos, pois apresenta variedade temática e de

gênero: conto, discurso, ensaio, comédia, evocação e crônica.
O que de início parece ser a história de um homem solitário que vai até praia digerir o

jantar e consequentemente pensar na vida e fazer reflexões sobre seu estado de solidão, logo dá
lugar a história de um par de botas que foi deixado na praia, abandonados porque estavam velhas

e agora eram inúteis. O narrador que olhava para o par de botas pensando nas vicissitudes humanas
e a indagar qual teria sido a vida daquele produto social começa a ouvir uma voz: “Eis senão

quando, ouço um rumor de vozes surdas, em seguida, ouvi sílabas, palavras, frases, períodos; e
não havendo ninguém, imaginei que era ventríloquo [...].” (ASSIS, 1938, p.186).

Machado de Assis vive a colocar seus leitores nos mais diversos dilemas e não faz diferente
nesse conto, uma vez que não sabemos se aquilo tudo que vem a seguir no conto foi um delírio do

narrador que estava a fazer digestão. O fato é que o diálogo do par de botas velhas deixa o narrador
em silêncio e toma todo o espaço da narrativa.

O ser humano que de início seria a personagem principal do conto dá lugar ao par de
botas que refletia na beira da praia como ele.

As botas são identificadas na narrativa como ‘bota direita’ e ‘bota esquerda’, o que nos
remete diretamente a narrativa teatral com um diálogo entre duas personagens identificadas

dentro do texto de forma que até as ações são descritas entre parênteses.  A bota esquerda convida
sua mana, a bota direita, para filosofar um pouco. A outra logo conclui que haverão de filosofar

pelo resto de suas vidas, agora que a velhice lhes trouxe um descanso. E durante a conversa
começam a relembrar do tempo que eram, novas e bonitas e ficavam na vitrine da loja. Agora

velhas não tem mais utilidade e foram abandonadas à beira da praia ao serviço da inutilidade.
Se pararmos por aqui com a análise, já teremos uma boa noção da profundidade das

personagens que Machado construiu com o par de botas. Mas há ainda muito que se ver no conto.
Um fato bastante interessante e relevante na consideração das botas como personagens de ficção

que se humanizam é a questão da consciência.
 A consciência foi dada apenas aos seres humanos, nem animal é capaz de refletir e ter

consciência, o que poderíamos dizer de um par de botas? No conto, o que Machado de Assis nos
mostra é que a bota direita e a bota esquerda têm toda a consciência do que viveram enquanto

eram calçadas, primeiramente pelo Dr.Crispim. Segundo as botas o Dr. Crispim era bom homem,
não dava caminhadas longas nem dançava. Quando chegava em casa, entrava na pontinha do pés

para não acordar a mulher que fingia dormir.
As ações que eram produzidas dentro daquela casa eram todas do entendimento das botas,

que consideravam que a vida naquela casa sempre fora feliz porque pisavam o macio, o limpo e
até andavam de carro.

As botas não só têm consciência do que vivem, como também  do que
vive a sociedade naquele momento quando começam até a discutir a política

dizendo:



67

Bota esquerda: Pois então! Ele gastava mais sapatos do que a Bolívia gasta constituições.
Bota direita: Deixemo-nos de política.”
Bota esquerda: Apoiado.
Bota direita (com força): Deixemo-nos de política, já disse.

(ASSIS, 1938, p.189).

Colocando o termo ‘direita’ e ‘esquerda’ na política podemos até dizer que há uma crítica
a ambos os lados que estão a todo tempo discutindo e não chegando a lugar nenhum pela forma

extrema como cada um enxerga o lado do outro ou mesmo pela força que cada lado dá para o seu
movimento.

O conto mostra a importância das botas para aquela época da sociedade civil, como bem
aparece na narrativa: “[...] Mana, a bota é a metade da circunspecção, em todo o caso é a base da

sociedade civil...” (ASSIS, 1938, p.195). As botas mesmo sendo a base da sociedade civil quando
velhas, foram abandonadas ao bel prazer da inutilidade na beira da praia.

O par de botas tem a consciência de que os homens lhe tiraram tudo que podiam para
depois abandoná-las na praia:

[...] Que utilidade? Que respeito? Não vês que os homens tiraram de nós tudo o que
podiam, e quando não valíamos um caracol mandaram deitar-nos à margem? Quem é
que nos há de respeitar? Aqueles mariscos? (Olhando para mim) Aquele sujeito que está

ai com os olhos assombrados? (ASSIS, 1938, p.196).

A personagem de ficção toma todas as características humanas: a consciência, a reflexão,
o modo de dizer e pensar no passado e no futuro deixando a única personagem humana da

narrativa totalmente sem voz, apenas com os ouvidos atentos àquele momento que nunca mais se
repetiria em sua vida.

As botas quando relembram o passado descrevem como nós, seres humanos, quando já em
certa idade lembra da mocidade:

Que tempo! Éramos novas, bonitas, asseadas; de quando em quando, uma passadela de
pano de linho, que era uma consolação. No mais, plena ociosidade. Bom tempo, mana,
bom tempo! Mas, bem dizem os homens: não há bem que sempre dure, nem mal que se

não acabe. (ASSIS, 1938, p.187).

As personagens, no caso o par de botas, nesse pequeno espaço de tempo, que se notarmos
é o tempo de um pequeno diálogo, é o suficiente para que elas usem três ditados populares, ditos

esses criados pelos homens e usados pelos mesmos, tanto que chegam a dizer:
“Mas, bem como dizem os homens: não há bem que dure para sempre nem mal

que não se cabe” (ASSIS, 1938, p. 187). Mais a frente na narrativa: “Talvez: é a
lei do mundo, assim caem Estados e as instituições.” (ASSIS, 1938, p.197) e no



68

final do conto como encerramento: “Ah! Mana! Esta é a verdadeira filosofia: Não há bota velha

que não encontre em pé cambaio.” (ASSIS, 1938, p.199)
As botas, que até o final do conto estavam abandonadas à beira da praia, têm um final

bastante surpreendente e que liga ao ditado popular citado acima, elas, que já não serviam para
nada, encontram o tal pé cambaio para voltarem a ter função e deixar a inutilidade ir embora

junto com a onda do mar do qual estavam observando:

Nisto vi chegar um sujeito maltrapilho, era um mendigo. Pediu-me uma esmola, dei-lhe
um nikel.
Mendigo
Deus lhe pague, meu senhor! (vendo as botas) Um par de botas! Foi um anjo que as pôs
aqui.
Eu (ao mendigo)
Mas, espere...
Mendigo
Espere o que? Se lhe digo que estou descalço! (pegando as botas) Estão bem boas! Cosendo-

se isto aqui, com um barbante...  (ASSIS, 1938, p.199).

Com esse conto, Machado de Assis traz muitas reflexões para nós, seres humanos, com as
personagens que, o caso do conto, são um par de botas. Essas botas, além de serem personagens de

ficção, passam a uma categoria ainda mais ficcional por não serem a representação de um ser
humano.

Voltando ao que diz Candido, no ensaio A personagem do romance, do livro A Personagem
de Ficção (1976), quanto à personagem ser muito parecida ao ser humano:

[...] Na medida em que quiser ser igual a realidade, o romance será um fracasso; [...]
Neste mundo fictício, diferente, as personagens obedecem a uma lei própria. São mais
nítidas, mais conscientes, tem contorno definido, - ao contrário do caos da vida – pois há
nelas uma lógica preestabelecida pelo autor, que as torna paradigmas e eficazes.

(CANDIDO, 1970, p.67).

A literatura permite ao escritor esse espaço em que ele pode criar um mundo fictício,

diferente do real, mas que transmite-nos a verdade. E, dentro desse mundo, habitam as nossas
personagens de ficção, que tantas e tantas vezes nos colocam em seus dilemas e conflitos.

No conto Filosofia de um par de botas, as personagens principais nos fazem refletir sobre
a fugacidade do tempo e a brevidade da vida. Assim como as botas que ora eram cobiçadas na

vitrine, novas, bonitas e lustrosas e depois foram deixadas a beira da praia a serviço da inutilidade
somos nós. A juventude é vista como algo positivo, em contra partida que a velhice é o ponto

negativo da vida. Em um artigo publicado online no portal Zagodoni Editora encontramos:

A juventude é um estado de espírito, é um jeito de corpo, é um sinal de saúde e disposição,
é um perfil do consumidor, uma fatia do mercado onde todos
querem se incluir. Parece humilhante deixar de ser jovem e
ingressar naquele período da vida em que os mais complacentes
nos olham com piedade e simpatia e, para não utilizar a palavra
ofensiva – velhice – preferem o eufemismo “terceira idade”. [...] Ser



69

jovem virou slogan, virou clichê publicitário, virou imperativo categórico - condição

para se pertencer a uma certa elite atualizada e vitoriosa. 2

O tempo que se leva para chegar do estado de estar novas até o estar velho das botas é um

tempo bem mais curto do que o que nós levamos para ir da juventude a velhice, porém a fugacidade
do tempo é tanta que nem nos damos conta disso. Sem contar que, como citado no trecho acima,

os velhos são olhados com certa piedade pelos jovens, como se aquele estado fosse negativo. As
botas mesmas se dão conta disso quando: “Bota esquerda: Não reparastes que, à medida que íamos

envelhecendo, éramos menos cumprimentadas?” (ASSIS, 1938, p.195), ou quando reconhecem
um passado de glória e agora o estado em que se encontram que, como bem define, é de vergonha:

[...] Viver tão afagadas, tão admiradas na vidraça do autor dos nossos dias, passar uma
vida feliz em casa do nosso primeiro dono, suportavelmente na casa dos outros, e agora...

[...] A vergonha, mana. (ASSIS, 1938, p.195).

Sobre a visão negativa da velhice, Giacomo Leopardi, conhecido essencialmente por sua

poesia, porém também escritor de grandes obras em prosa, em seus Pensamentos discorre sobre
essa carga negativa que pesa sobre esse estado, dizendo que o homem perde sua juventude sem se

dar conta que este é o período de se dar os frutos, gasta seu tempo adquirindo prazeres que na
velhice não poderá desfrutar. Ou seja, a velhice deixa o desejo e os prazeres sem a possibilidade de

desfrutar deles. Bem como vemos no conto, as botas desejam o prazer de serem calçadas nem que
seja pelo homem mais reles, e, enquanto jovens, a pirracenta da bota esquerda apertava o dedos

daqueles que as experimentavam, como fez com Dr. Crispim que mesmo assim as levou.
Mas Machado não nos deixa terminar o conto com essa visão negativa da velhice, ele nos

mostra no desfecho do conto, como bem coloca com o ditado popular que o encerra que “não há
bota velha que não encontre um pé cambaio”, ou seja, sempre haverá alguém que aproveite e

ainda dê utilidade para aquilo que não nos serve mais. O desejo não fica na velhice como algo que
nunca será alcançado, no conto o desejo das botas é atendido quando o mendigo as encontra e as

leva com toda a felicidade e agradecimentos aos céus, pois estava sem ter o que calçar.
O próprio narrador caracteriza o par de botas como velho e imprestável à medida que

julga aquilo que está vendo, enquanto o mendigo que vê o mesmo par de botas lhe dá grande
valor.

Pensando no quão próximas de nossos dilemas estão as narrativas, Ricardo Piglia discorre
que:

Todas as histórias do mundo são tecidas com a trama de nossa própria vida. Remotas,
obscuras, são mundos paralelos, vidas possíveis, laboratórios onde se experimentam as

paixões pessoais. (PIGLIA, 2004, p.104)

Dessa forma podemos explicar o fato de sempre encontrarmos
semelhanças entre nós e personagens fictícios de narrativas que lemos, e também



70

o fato de nunca lermos uma história da mesma forma. Cada vez que lemos somos novas pessoas e

também novos leitores.
A personagem de ficção nos transmite as emoções de forma muito próximas as nossas. Jon

Elster, em Emoções na Literatura, do seu livro Alchemies of the mind – Rationality and the emotions
(1999), coloca que:

Os autores de ficção são livres para construir a narrativa e os personagens não onerado
pelo detalhe irrelevante que torna difícil para perfurar eventos emocionais da vida real,
podemos ler peças de teatro e romances como a coisa mais próxima a um experimento

muito próximo das emoções humanas. (ELSTER, 1999, p.108 - Tradução própria ).

No conto, o diálogo das botas nos transmite as emoções que, se passadas para o mundo
real, também são as nossas emoções, as reflexões, sentimo-nos felizes, tristes, as vezes sozinhos,

entre muitas outras emoções.
E partindo desse ponto, chegamos a outro muito importante, o de que José Luiz Passos

discorre em seu livro Machado de Assis – o romance com pessoas (2007) que a personagem
machadiana ganha uma dimensão moral. Diz Passos (2007) que as personagens machadianas

possuem uma verdadeira “dimensão moral” que leva as personagens a possuírem uma densidade
humana. Usando-se da máscara, Machado opera sua ficção e seus personagens ganham sentido

ao serem analisados com a mesma profundidade que a psicanalise ‘analisa’ os comportamentos
humanos.

No conto, traçamos personalidades para o narrador que é personagem, e para a botas:
direita e esquerda. O narrador, um homem solitário que vai até a beira da praia digerir seu jantar

e acaba como sendo o coadjuvante da história, pois o seu ato de ouvir o diálogo das botas traz as
duas personagens para o centro da história. A bota esquerda, pirracenta e infeliz, que apertava o

dedos dos clientes da sapataria que a experimentavam, tinha aspiração para a política, acredita
que a velhice lhes trouxe paz e experiência. Já a bota direita, pessimista e bastante mal-humorada,

lamenta bastante a velhice e quer descansar sem as lembranças do passado de glória que viveram,
sente vergonha do estado em que se encontram, enquanto a bota esquerda quer fazer da velhice

uma coisa útil e respeitável a bota direita não acredita em nenhum momento nessa possiblidade.
Candido (1970) nos lembra que muitos traços e características que sabemos da personagem

descobrimos no decorrer do romance com a sua vivência, pelo comportamento, pelas falas e
pensamentos e que podemos, no conto, traçar a personalidade das botas. Os realistas do século

XIX aproveitaram essa técnica de convencer pelo exterior, pela aproximação com o aspecto da
realidade observada. Cada traço adquire sentido em função de cada outro traço, de modo que a

verossimilhança e os enchimentos da realidade dependem da organização do contexto. E é esta
organização o elemento decisivo da verdade dos seres fictícios, é isso que lhes da vida, calor e faz

parecer mais coesos e atuantes que os próprios seres vivos.
O desfecho do conto vai de encontro ao que disse a bota direita em um

determinado tempo da narrativa: “Qualquer, contanto que nos calçassem. O



71

mais reles pé de homem é sempre um pé de homem” (ASSIS, 1938, p.196). Não importava quem

fosse o homem, o importante é que voltassem a ter utilidade para alguém. E foi o que aconteceu,
o mendigo ao encontrá-las ficou tão feliz que as coseria com barbante e as botas lhe seriam muito

úteis.
Nesse conto, acontece algo bastante interessante com os seus leitores. Sabemos que na

realidade nunca seria possível ouvir um par de botas conversando, mas temos a sensação de
realidade, como se Machado falasse de duas pessoas dialogando e não de um par de botas. Sobre

tal fato, Candido (1970) discorre que:

Quando, lendo um romance, dizemos que um fato, um ato ou pensamento são
inverossímeis, em geral queremos dizer que na vida seria impossível ocorrer coisa
semelhante. [...] O que julgamos inverossímil, segundo padrões da vida corrente, é, na
verdade, incoerente, em face da estrutura do livro. Se nos capacitarmos disso – graças a
análise literária – veremos que, embora o vínculo com a vida, o desejo de representar a
vida, o desejo de representar o real, seja a chave mestra da eficácia dum romance, a
condição do seu pleno funcionamento, e portanto o funcionamento das personagens,
depende dum critério estético de organização interna. Se esta funciona, aceitaremos
inclusive o que é inverossímil em face das concepções concorrentes.  (CANDIDO, 1970,

p.76-77)

Machado faz essa eficácia de que fala Antonio Candido funcionar muito bem, de forma
que acreditamos na verossimilhança das personagens vividas pelo par de botas de forma a encará-

las como nossas semelhantes, com sentimentos semelhantes aos nossos, com o poder de pensar e
refletir como nós e de certa forma com o mesmo olhar de desilusão sobre o ato de envelhecer.

As personagens tornam-se nossas companheiras nessas horas em que nos entregamos a
leitura de uma boa narrativa, a história delas se mistura a nossa à medida que as suas semelhanças

nos fazem vê-las como seres humanos.

Referências bibliográficas

ASSIS, Joaquim Maria Machado de. Páginas Recolhidas. São Paulo: W. M. Jackson, 1938

CANDIDO, A.; ROSENFELD, A.; PRADO, D. A. e GOMES, P. E. S. A personagem de ficção. São Paulo.

Perspectiva, 1970.

ELSTER, Jon. Alchemies of the mind – Rationality and the emotions. Cabridge: University press:,
1999

MONTEIRO, Pedro Meira. A “dimensão moral” do romance de Machado de Assis. Estudos
Avançados 23 (66), 2009, p. 357-361.

PASSOS, José Luiz. Machado de Assis: o romance com pessoas. São Paulo: Edusp/

Nankim, 2007.



72

WELLEK, Rene; WARREN, Austin. Teoria da Literatura. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

Endereço eletrônico: http://www.leopardi.it/pensieri.php acesso em 06 de dezembro de 2016

Endereço eletrônico: http://www.zagodoni.com.br/artigo5.asp. Acesso em 28 de novembro de
2016

Notas
____________________________
1 Graduada em Letras pela Unesp/Assis e mestranda em  Literatura e Vida Social pela mesma instituição. Atualmente

estuda Giacomo Leopardi e Machado de Assis  pelo viés comparativo das emoções e outros sentimentos humanos

que explica muitos dos seus comportamentos desde o século XIX até os dias de hoje. Tem a pesquisa financiada pela

FAPESP.

2 Texto disponível no endereço eletrônico: http://www.zagodoni.com.br/artigo5.asp

.

*Pesquisa financiada pela FAPESP- Fundação de Amparo a Pesquisa do Estado de São Paulo.



73

UM QUIXOTE ROSEANO: CAVALEIRO DA FRONTEIRA, PATRÃO EM DECESSO

Bruno Verneck1

– Tarantão, meu patrão, penúltimo dos 21 contos que compõem o conjunto intitulado
Primeiras Estórias, de João Guimarães Rosa, possui uma série de características que possibilitam a

entrada, não só nas questões do livro que está inserido, mas também nos temas recorrentes da
obra Roseana. Este conjunto possui extrema relevância dentre os demais livros do autor mineiro,

por ser uma primeira incursão pelas narrativas curtas, diferente das novelas e do romance que
escrevera anteriormente; além de possuir molduras – Os contos As Margens da Alegria e Os
cimos, que abrem e fecham o livro – situando historicamente as narrativas em torno da construção
de Brasília. Este marco nos ajuda a compreender a aventura de Tarantão e sua trupe e entender

este conto com relação às demais narrativas que compõe a obra.
O conto narra a história do Iô João-de-Barros-Diniz-Robertes que um dia por uma

inspiração demoníaca, como acredita o narrador Vagalume – funcionário e espécie de cuidador
de Tarantão – resolve sair em missão de vingança:  lavar sua honra à sangue contra o sobrinho-

neto médico que ousara lhe aplicar injeções e lavagem intestinal. Em sua viagem rumo à cidade
para o embate derradeiro com o inimigo, o patrão vai agregando a sua trupe todos os desvalidos

que encontra em seu caminho, no meio do caminho recebe seu nome de cavaleiro, Tarantão, e
segue para a batalha final, que é frustrada, pois o velho encontra o batizado da filha do sobrinho

doutor, dispara um comovente e incompreensível discurso, seguido da exigência dos honrados
companheiros à mesa. Poucos dias depois, morre em sua casa em sua condição de “excelentriste”

patrão.
A história de Tarantão nos é contada por seu fiel escudeiro: Vagalume. A história começa

de “Suspa”, surpreendendo o leitor à mesma medida que fora o narrador, já se deparando com o
velho no calçar afobado das botas com o destino decidido. Vemos o protagonista pelo olhar deste

narrador em primeira pessoa, no inicio do conto o tratamento cômico prepondera, mas ao decorrer
do conto, quando recebe seu nome de cavaleiro, a comicidade cede lugar a uma admiração e

respeito. Do Iô João zureta, que levava o delírio nos olhos, ao Tarantão supremo e descrito como
“velho nosso” vemos uma mudança do olhar deste narrador sobre o patrão, olhar este que muda

a partir desta viagem com tintas cavalheirescas.
As referências ao universo da cavalaria são explícitas: desde o discurso da honra que é o

estopim da missão, o tratamento cortês à mulher pobre com que cruzam no caminho, o
recrutamento dos nobres homens que encontra que, quando se dá conta o narrador Vagalume,

“já era cavalaria” de quatorze homens liderados pelo “Rei! Guerreiro” que se sacrificava e que aos
olhos do narrador e fiel escudeiro “aquilo tinha para grandezas”.

No entanto, o tom paródico é inevitavelmente perceptível, desde as falas
impossíveis de depreender sentido (“mato mortos e enterrados!”) até a cena que



74

apresenta o objeto mais importante para um cavaleiro a caminho da batalha:  a espada; neste

conto, Tarantão apenas pode contar com uma “faca de mesa, gastada a fino e enferrujada” e

adverte Vagalume: “não quero lhe fazer enfrentar, comigo, riscos terríveis”. O nítido descompasso
entre a ideia que o heroico protagonista tem de seus objetivos e a realidade em torno deles reforça

o efeito cômico, que se mantem enquanto o narrador não os partilha, mas a medida que Vagalume
se vê atraído pela loucura espirituosa do patrão, o tom ridículo (como na cena da apresentação da

“espada”, acima mencionada) vai dando lugar a uma admiração pela veemência com que ele
conduz a missão, esta admiração atinge seu ponto máximo na cena em que os cavaleiros levam os

cavalos para tomar água quando ele pede que todos abdiquem da água, o que não encontra razão
lógica, mas que aos olhos deste narrador aumenta o respeito. E seguem a viagem “Todos vindos,

entes, contentes, por algum calor de amor a esse velho”.
A figura do guerreiro louco numa narrativa cavalheiresca paródica não poderia deixar de

nos sugerir um dos personagens mais importantes da literatura ocidental: Dom Quixote, o
protagonista da obra homônima do espanhol Miguel de Cervantes que além de gozar de um

extremo valor enquanto obra literária tem uma importância histórica gigantesca e acena, no
século XVII, para uma mudança radical no fazer literário, considerado por muitos a primeira

obra moderna e o ponto de partida para o gênero romance. Riley assinala a agudeza de Cervantes
na percepção de novas expressões literárias que começavam a ganhar relevância. “(Cervantes)

não haveria podido escrever nunca o Quixote se não houvesse conhecido a diferença entre o que
hoje chamamos romance e romanesco, ainda que desconhecesse a terminologia moderna” (RILEY,

1999, p. 21).
Dom Quixote, o protagonista, tenta ser um cavalheiro à Amadis de Gaula, seu ídolo máximo,

num mundo que não mais acolhe a aventura romanesca, o que origina o lado cômico da obra, um
herói que renuncia a realidade em que se encontra e projeta nele sua realidade ideal, a exemplo

da cena mais antológica da obra de Cervantes é a luta contra os moinhos de vento, que Quixote
jura serem gigantes atrozes. Tanto no percurso do herói, como na construção da narrativa, esta

obra se constrói como um olhar para o moderno, experimentando discursos e mostrando as fraturas
entre moderno e arcaico, fazendo uso de recursos essencialmente modernos como a metalinguagem.

Logo, a construção de um protagonista quixotesco neste conto não é uma mera referência
e homenagem de Guimarães Rosa, ela tem implicações importantes. Tarantão, assim como Quixote,

se descola da realidade, confere caráter nobre à missão, a concebe dentro de uma lógica (vingança
pelo sangue) que soaria anacrônica numa obra do século XX, mas por outro lado nem mesmo as

convenções da cavalaria podem ser respeitadas; na urgência da missão como diz o dito popular:
todo gato é pardo. Os cavaleiros que recruta não são exatamente homens honrados e famosos por

suas conquistas, tratam-se de figuras marginais, como o personagem que se conhece apenas por
ajudante-de-criminoso, cujo nome é exemplo das contraditórias honras que emanavam dos

cavaleiros de Tarantão, que só reforçam o tom paródico do conto. O fato é que, no final do conto,
a missão não se cumpre, sem frustrações, é verdade, uma vez o respeito com

que são acolhidos e o entusiasmo que usufruem da festa, mas a missão
cavalheiresca, essa sim, acaba frustrada.



75

O anticlímax do conto é justamente a não possibilidade de o herói enfrentar seu inimigo

desonrado, uma vez que a tônica romanesca encontra o mundo moderno, do romance, organizado
em torno dos pactos de civilidade; é um embate simbólico de dois mundos em sua impossibilidade

de coexistir. Numa configuração em que a vingança se realizasse, ter-se-ia um homicídio, passível
de ser punido ao rigor da lei, porque o romanesco não encontra terreno verossímil na festa de

batizado, voltamos às tintas do mundo moderno. Pensando neste narrador, Vagalume, é como se
ele acordasse da idealização que o patrão lhe provocara ao encontrar o terreno seguro, o mundo

como conhecera antes da missão heroica.
É simbólico o fato de que o ambiente citadino seja o responsável por frustrar o tom

romanesco. Se para Quixote o despertar para a aventura vital se dá pela incessante leitura do
Amadis de Gaula e a supressão entre o mundo que encontra na literatura e o seu, Tarantão, por

sua vez, desperta para sua aventura vital pelo impulso da violência, da promessa de vingança
contra aquele que feriu sua honra ao violar seu corpo e desafiar sua ordem, ou simplesmente não

se preocupar em ouvi-la, na sua autoridade de médico. Voltando à afirmação antes que feita de
que a vingança por meio do derramamento sangue soaria anacrônica e inverossímil em pleno

século XX, temos que considerar o aspecto chave para a leitura deste conto e que aparece por trás
da narrativa cavalheiresca paródica: o código de honra sertanejo.

O nome de cavalheiro de Iô João é o mais interessante índice para a interpretação do
conto. No galope dos cavaleiros, o significante definitivo vai se desenhando na junção de

significados: “— ... tapatrão, tapatrão... tarantão... tarano...” como num balbuciar que acompanha
os bruscos trotes do cavalo. “‘João é João, meu patrão...’ Ai: e — patrapão, tampantrão, tarantão...

— cá me entendo. Tarantão, então... — em nome em honra, que se assumiu, já se vê. Bravos!”. O
nome de cavaleiro concentra passado e presente, concentra o poder daquele homem: a figura de

patrão, cujo significante da palavra vai se transmutando no ritmo do trotar dos cavalos, sugerindo
ainda um terceiro significado na forma final do significante: atarantado, aquele que desnorteado,

atrapalhado. O nome de cavaleiro, de honra Tarantão, concentra três características que definem
o personagem no conto: o patrão que se transmuta pela atividade cavalheiresca, ou seja, a passagem

de patrão a cavaleiro e a desrazão com que é descrito. É justamente a faceta de patrão que devemos
investigar.

Vagalume nos conta brevemente a situação em que se encontra Tarantão, ou melhor, Iô
João antes da missão atarantadora: velho moribundo, “descendente de sumas grandezas e riquezas”

e “encostado, em maluca velhice, para ali, pelos muitos parentes, que não queriam seus incômodos
e desmandos na cidade”. Nesse breve apanhado da história de Iô João temos diversos traços

importantes para compreender o homem que antecedera o cavalheiro: fazendeiro rico, abandonado
pela família que encontra na cidade um meio de se desvincular do poder deste que aparece como

uma figura absolutamente violenta.
O índice da cidade como escapatória para um não contentamento com relação às estruturas

arcaicas no sertão por parte da família assinala que neste translado sertão-
cidade, o patrão ficará isolado para morrer só. Este isolamento como saída

libertadora mantém Tarantão numa espécie de realidade paralela; a



76

modernização avança em seu quintal e ele continua em seu microcosmo com os imperativos na

ponta da língua. Esta relação entre cidade como possibilidade de libertação com relação a leis
perversas que imperam no sertão dá a tônica a outro conto de Primeiras Estórias: em Irmãos
Dagobé, depois da morte do líder dos quatro irmãos descritos como demos, os restantes velam o
famigerado Damastor e, contrariando a triste expectativa dos moradores do vilarejo, não vingam

a honra do finado assassinado por Liojorge, pacato capiau, reconhecendo legítima defesa da parte
deste e seguem para a cidade, rompendo assim com um ciclo de violência que imperava até então.

Neste conto, a breve descrição que Vagalume faz de seu patrão antes da aventura final sugere que
a família de Iô João encontra na cidade um modo de se libertar das amarras que a figura do

patriarca exercera sobre eles.
É importante observar também que a tal vingança tem motivação nos procedimentos que

o sobrinho usara para tratar dele: a lavagem intestinal e as injeções. Ademais do efeito cômico que
a indignação provoca, é necessário examinar duas razões profundas para agredir tão

profundamente o patrão: a primeira é uma negação total às técnicas da medicina moderna que é
recebida com desconfiança; e também o afetar da honra, da masculinidade, da soberania, afinal

submetem Iô João valendo-se de sua fraqueza da idade, como se não perdesse só o poder sobre as
vidas dos demais familiares – corpo, alma e o que mais der na telha de patriarca convicto – como

também perdera o direito de arbitrar sobre o próprio corpo.
Rumar à cidade para se vingar do sobrinho e lavar a honra a sangue é a escolha de Iô João.

A vingança é sintomática de diversas maneiras neste conto: o cavalheiresco não possui somente
uma dimensão de homenagem e intertexto literário, mas acusa uma maneira absolutamente arcaica

com que as situações de conflito são resolvidas nos interiores do país, alheio à lei moderna,
impessoal, que se constrói nas bases fortificadas do patriarcalismo e do coronelismo. Este patriarca,

que apela a um passado glorioso da honra, tem seu trajeto baseado nesta violência cordial que
perpassa a realidade brasileira. Esta vingança se trata, como precisamente pontua José Miguel

Wisnik, da “regra que vige numa guerra franca de inimizades figadais e alianças num mundo
onde não vigora lei” (WISNIK, 2002, p. 182).

Percebemos agora então uma dimensão mais perversa nesta referência arcaica que aos
olhos de Vagalume parecem encantadas, mas que com certo distanciamento deste narrador

denunciam o veneno desta cordialidade que aponta Sérgio Buarque de Hollanda em sua
investigação sobre as Raízes do Brasil. É necessário então olhar uma segunda vez para o anticlímax

do conto: não é apenas a aventura romanesca que é frustrada, mas também é frustrado o impulso
da vingança contra esta rebeldia à estrutura patriarcal, e consequentemente ao patriarca em

questão.  “Sem temer leis, nem flauteio, por ali entramos, de rajada”. Assim Vagalume narra a ação
do velho ao chegar a cidade para cumprir seu objetivo.

A família, à reunida, se assombrava gravemente, de ver o velho rompendo — em formas
de mal-ressuscitado (...) aquela gente, da assemblança, no estatelo, no estremunho.
Demais. — O que haviam: de agora, certos sustos em remorsos.

(ROSA, 2001, p. 222).



77

A família recebe Tarantão como um eco do sertão, de um passado morto, como denuncia a

visão fantasmagórica que este emana; a desrazão do discurso que segue a entrada da cavalaria na
festa se dá, para o narrador Vagalume, por seu teor de “baboseira”, baseado em “ideias já dissolvidas”.

O momento do discurso é uma espécie de anagnórise: um reconhecimento da fratura entre dois
mundos que coexistem no eixo temporal objetivo, mas que no experienciar do tempo histórico

estão em lados opostos. A chegada de Iô João, agora Tarantão, o torna uma espécie de homem-
fronteira (Pensando na formulação de Françoise Hartog em seu livro Memória de Ulisses), chega

ali no espaço moderno, citadino, com a força dos símbolos do sertão patriarcal e arcaico. O discurso
demarca a não possibilidade de união: não há diálogo, Tarantão fala, a família escuta; Vagalume

chora, é tocado pelas falas do patrão, mesmo mal podendo compreendê-las, quanto aos familiares
ele diz (e não diz): “Me dava os fortes vigores, de chorar. Tive mais lágrimas. Todos, também; eu

acho.” Este achar é um movimento já assinalado no decorrer deste trabalho desse narrador que se
encanta com este herói iluminado, estendendo sem muito pudor suas expressões a quem esteja a

sua volta. A fratura segue inclusive no momento do jantar quando, reclamando sua honra, come
com os seus: faz a refeição com sua cavalaria.

Este poder da palavra, ainda que aqui palavras de um discurso pouco compreensível, é
importante também para o conto Famigerado, do mesmo livro. Damázio exige que o doutor lhe

diga precisamente qual o significado da palavra que dá título ao conto, porque o “moço do governo”
assim lhe chamara e ele desconfiando das más intenções do significante procura um letrado para

lhe dizer precisamente o significado, sem saber de sua ambiguidade. O doutor está em uma situação
delicada: dando um significado para a palavra (famigerado como sinônimo de facínora) sela a

morte de um terceiro e dando outro (famigerado como notório) se vale quase que de uma facécia
pra resolver o impasse da situação e impedir que uma brutal violência ocorra. Em Famigerado a

violência é impedida pela imprecisão do significante, e no caso de Tarantão a virada é pela
imprecisão do significado.

A palavra como convenção posta em jogo é uma das características mais marcantes da
obra de Rosa, é comum lembrar do autor como um inventor de palavras. Aqui a reflexão com

relação ao dizer é profunda: uma perda e um ganho de valor. Perde enquanto convenção de
significado, ganha enquanto ente independente de comunicação. É como se a palavra gasta não

dissesse mais, precisasse se reaver com sua base que é o sentimento humano, a origem de sua
existência.

Nininha de A menina de lá é a prova de que a palavra às vezes sela um mistério. Ela fala
quando quer, não dá respostas, vive quase sempre em silêncio iluminado. É o contraponto absoluto

de Tarantão com o mesmo efeito: ele discursa, fala muito, é incompreensível, mas se faz entender.
Como se os dois tivessem uma aura em torno de suas respectivas falas e silêncios. Há uma estranha

compreensão que Nininha vai despertando no decorrer da narrativa, assim como o discurso final
do conto em questão. Ambas apontam para uma direção: há um reino que a palavra como

convenção não pode acessar, há um sentimento que paira sobre estes dois
personagens iluminados (com suas respectivas sombras) que as palavras não



78

conseguem apreender, mas que, no entanto ganha significado para aquela comunidade.

O impulso de Tarantão para partir em missão é descrito como demoníaco por Vagalume
até que ele encontre com o padre que de certa maneira sela a divindade do personagem. Esta aura

divina, uma espécie de loucura iluminada é o que confere este teor catártico do discurso, Tarantão
está do lado de lá em diversos planos: representa o mundo arcaico arrombando as portas do

moderno, o louco no meio dos sãos; seu discurso só reafirma esta distância, ele perde totalmente
a convenção em torno das palavras que sela o acordo da comunicação, mas este entendimento do

significado que comove os que estão à volta é sintomático no momento em que demonstra que o
vinculo entre arcaico e moderno não foi totalmente rompido, há um canal de comunicação entre

esses dois que se mantém, sobretudo no plano afetivo. Há muito de arcaico no moderno, o diálogo
pode não se dar num primeiro momento, mas ele ainda paira.

Tarantão é descrito como velho mais de quarenta vezes durante o conto. E, como vimos,
carrega esse símbolo em vários níveis, chegar ao batizado de uma criança só reforça a ideia da

entrada brusca desse “velho” no terreno do “novo”.
Essas primeiras histórias estão recheadas da primeira vida: O garoto, de As margens da

alegria e Os cimos, Nininha, em A menina de lá, o menino de Nenhum, nenhuma, sempre estão
trazendo o ponto de vista da criança para o mundo arcaico. Estes choques trabalhados em diversas

chaves, já comentadas neste conto, estão situados historicamente: a construção de Brasília. O
“aparecimento” de uma cidade gigantesca no centro-oeste despovoado do país traz uma série de

paradoxos, como condensa a formulação de Wisnik:

Esse impacto parece dizer que o Brasil está a toda distância e nenhuma do moderno, e
que Brasília faz isso visível como nunca, no ponto-nó em que arcaico e moderno não
aparecem em linha sucessiva, mas como polos de uma mesma corrente sincrônica.

(WISNIK, 2002, p. 178).

Tarantão acusa esses enfretamentos justamente nesta chave: há algo de arcaico que ainda
aparece no moderno, mas é inegável que o moderno oferece saídas para alguns problemas

decorrentes do atraso, tomemos como exemplo a possibilidade dos Dagobé de romper o ciclo da
violência e da família de Tarantão de fugir dos desmandos do patriarca, ou o protagonista de

Nada e nossa condição que resolve repartir a fortuna e queimar, literalmente, o passado. Podemos
perceber que Primeiras Estórias busca apreender este processo de modernização sem apostas

unilaterais, mas fazer uma reflexão sobre essas profundas estruturas que obviamente não
desapareciam do dia para a noite, sem negar a cultura sertaneja, a religiosidade popular tem seu

lugar aqui, inclusive algumas narrativas com teor mitificante, pensando até mesmo no canto de
Sôroco e seus pares, a misteriosa Nininha e este velho e desarrazoado cavalheiro. Tratemos agora

de observar seus momentos finais.
“[Aquele] homem, que eu conhecia, que desconhecia” diz Vagalume observando o discurso

do patrão. Era o patrão, era o cavalheiro supremo, um amalgama dos dois. A
violência estava ali, a honra estava ali, na verdade eram naquele Tarantão um

estranho sinônimo. Depois vemos a volta, aparentemente sem grandes emoções



79

para serem narradas por Vagalume. Ao narrar os dias finais de moribundo passa a “excelentriste”,

conservando o olhar mitificante do Sancho-pança a seu Quixote, depois de, fazendo jus ao nome,
oferecer a luz para que ele se transformasse no cavalheiro Tarantão e vivesse a viagem épica, a

aventura vital para então ampliar o campo semântico conhecido da palavra honra: não só aquela
que vigora no sertão como culto a macheza com respeito silenciador, mas sugerindo a honra

como visão engrandecedora, que ao contrário dá outra se dá não pelo culto de si, mas pelo olhar
heroico para as necessidades do outro.

Portanto, há algo de muito belo neste percurso de Tarantão, Vagalume e a cavalaria dos
desvalidos: a hierarquia é deixada de lado, são todos iguais. Entre o patriarca Iô-João e o nobre

cavalheiro Tarantão está este olhar de um narrador que mitifica este patrão reconhecendo e, por
vezes a contragosto deixando pistas, dessa violência kármica que vigora no sertão, sem deixar de

observar o sofrimento deste exílio forçado que o torna um triste moribundo e que, em ultima
instancia, é um exílio em si mesmo, com os fantasmas desta antiga ordem suprimida. Esta aventura

de Tarantão é um ultimo sopro de vida, mas não deixa de ser um espiar curioso do moderno
prometido que ele sabe que jamais desfrutaria.

Referências bibliográficas

HARTOG, Françoise. “Viajantes e homens-fronteira” In: Memória de Ulisses: narrativas sobre a
fronteira na Grécia Antiga. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2004. pp. 13-23.

HOLANDA, Sérgio Buarque de. “O homem cordial” In:_______. Raízes do Brasil. São Paulo:

Companhia das Letras, 1995. pp. 139-151.

RILEY, Edward C. “Cervantes y la ficción narrativa” In:_______. Introducción al Quijote. Barcelona:
Crítica, 1999. pp. 17-40

ROSA, João Guimarães. Primeiras Estórias. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001.

WISNIK, José Miguel. O Famigerado. Scripta, Belo Horizonte, v. 5, n. 10, 2002, p. 177-198.

Notas

____________________________
1 Graduando em Letras da Universidade de São Paulo, desenvolve pesquisa científica junto ao Departamento de

Letras Modernas (DLM) da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas (FFLCH), atuando na investigação dos

temas: literatura latino-americana, literatura e sociedade e literatura comparada.



80

ATÉ QUE A MORTE OS SEPARE
D’HUBERT E FÈRAUD EM OS DUELISTAS

Elvis Borges Machado1

Introdução

D’Hubert e Féraud são dois soldados hussardos que pertencem ao exército de Napoleão,
mas de regimentos diferentes. Quando Féraud duela com um civil de forte influência em

Estrasburgo, e o perfura quase o matando, é ordenado que fique retido no quartel pelo delito.
D’Hubert cumprindo esta ordem como oficial vai atrás de Féraud que é escoltado do Salon de

Madame de Lionne a sua casa, Féraud vê neste ato um ultraje e desafia D’Hubert a um duelo.
D’Hubert que é um Dândi, homem correto e justo, recusa o desafia pois os duelos são ilegais entre

oficiais,  mas, no momento que Féraud saca seu sabre e se põem em posição de combate, o outro
hussardo acaba aderindo a instituição mesmo sem as regras cumpridas sem padrinhosele acaba

saindo vitoriosos e Fèraud com um corte no braço. A parti daí, a narrativa será prosseguida por
uma série de duelos. Conrad concebeu esta novela após ler uma tira de um jornal.

A história tem sua origem num parágrafo de dez linhas num pequeno jornal de província
publicado no Sul da França. Esse parágrafo, provocado por um duelo terminado em
morte e travado por duas conhecidas personalidades parisienses, por alguma razão
mencionava o “fato notório” de dois oficiais do exército de Napoleão terem travado uma
série de duelos em meio às grandes guerras e por algum pretexto fútil. O pretexto nunca
foi revelado. Tive portanto de inventá-lo; e acredito que, dado o caráter dos dois oficiais
que também tive de inventar, criei um motivo convincente o bastante, pela mera força

da sua natureza absurda2.

É justamente a falta de pretexto que fez com que Joseph Conrad pudesse ver a real natureza
por trás de um duelo, essa notícia foi intrigante ao ponto de ser revelado ao escritor polonês. A

aparente “natureza absurda” dos confrontos denuncia uma mordaz racionalidade, o desejo de
duelar como qualquer outro desejo é mimético. Lavar a honra, a vontade veemente de negar a

própria imagem ofendida só pode ser mimética, por certo, seu mote é: “eu vou atacá-lo porque ele
me ofendeu”, já o outro responde com a réplica ao primeiro, que por sua vez com a tréplica, assim

sucessivamente. O caráter imitativo do duelo já estava presente nos solilóquios de Mathilde de La
Mole:

Em duelo; mas o duelo não passa de uma cerimônia. Tudo já é sabido antecipadamente,
mesmo o que devem dizer ao tombar. Estendidos sobre o gramado, com a mão no coração
devem ter um perdão generoso para o adversário e uma frase para uma bela
(STHENDHAL, 1979, p. 312)

Trata-se de um acordo mimético, é como uma peça teatral que está sendo



81

encenada novamente. Se bater em um duelo é representar um papel de prestígio e honra, tal

leitura mimética é expressa de forma notável quando Girard (2010, p. 141) diz que “Os papeis
dos outros parecem mais fascinantes do que os nossos”, e tal afirmação não vale apenas para o

teatro ou mesmo para o cinema moderno com todos seus heróis garbosos. No século XIX, após
uma apresentação de montagem de Hamlet na qual participava a atriz francesa Sarah Bernhardt,

o zpoeta e dramaturgo Catulle Mèndes se bateu em um duelo com seu amigo, o motivo aparente
seria uma divergência sobre o protagonista da peça, se ele deveria ser interpretado por um gordo

ou um magro3.
A primeira vista esse caso nos parece banal, mas essa rixa pode ser explicada mimeticamente,

especularemos um pouco a seu respeito. Não há dúvidas que Catulle e seu amigo eram aficionados
pela peça Hamlet e provavelmente de outras peças de Shakespeare, Hamlet seria para Catulle e

seu amigo o que Amadis é para Quixote, mas nesse caso só o mediador é imaginário, pois os
sujeitos são tão reais quanto o desejo. Se o ator que vai interpretar o príncipe da Dinamarca é

gordo ou magro, isso pouco importa para eles, é apenas um tolo motivo para que ambos tentem
imitar o herói Hamlet, que trava também uma contenda com seu amigo Laertes.

Para Girard, a literatura (os grandes escritores) seria uma prova incontestável de sua
intuição do desejo mimético, os grandes romances revelam a experiência concreta do desejo. O

duelo foi uma moda francesa que também foi exportada para a literatura, e imitada por vários
escritores, mas nenhum romancista conseguiu explorar as nuâncias desta arte como Joseph Conrad.

A perturbação que o leitor sente ao ler esta novela é muito semelhante ao primeiro contato com a
teoria mimética, ele demonstra um caráter mais extrema do clássico antagonismo literário, mas a

questão não é mais o que vou conseguir ao vencer meu rival? E sim, quem vou me tornar? A
ênfase do duelo está mais no espírito da rivalidade do que no objeto propriamente dito.

Seguir os passos de Girard na crítica literária não é de forma alguma aplicar como um
método a procura do desejo mimético nas obras literárias. Apesar do mecanismo do desejo funcionar

sempre da maneira triangular, as formas em que ele se apresenta são múltiplas, e cada autor que
passa ater a consciência de sua natureza, encena de forma muito particular o desejo. A novela Os
Duelistas, talvez seja uma das obras de Conrad menos privilegiadas pela crítica literária, mas do
ponto de vista da intriga narrativa, ela talvez seja a mais intrigante. Não tomo essa novela como

apenas mais um indício da hipótese mimética girardiano, mas sim, creio que o desejo mimético
seja a única explicação plausível para a relação d’Os Duelistas.

*
A princípio, Girard expõem que todo rival ofendido e derrotado torna-se cruelmente

mediado pelo seu vitorioso oponente, pois sempre aquele que perde vai querer ir à forra. Temos
agora uma relação de violência recíproca, ao que parece, é que a violência é sempre irresistível, e

de certa forma ela o é. Conrad expressa essa ideia com uma metáfora dita por D’Hubert ao tentar
explicar sua inevitável atração por duelar com Féraud: “Como alguém pode recusar-se a ser

mordido por um cão disposto a morder?” (CONRAD, 2008, p. 107). Essa
perturbadora frase é o slogan de toda a novela, mas ao mesmo tempo ela se

apresenta de forma tão confusão como a relação entre os heróis de Conrad. A



82

explicação para essa atração está na brilhante interpretação que Girard faz do desejo humano, e

é a partir dela que conduziria leitura da obra de Joseph Conrad.
Quando é indagado do que se trata a querela, D’Hubert omite e não revela. Os duelistas,

não querem demonstrar que imitam um ao outro. Eles duelam inúmeras vezes, permitindo que a
imitação seja revezada, e as posições intercambiais, ora mediador, ora sujeito. Como o desejo é

altamente contagioso, “o mediador ‘será tentado a copiar a cópia de seu próprio desejo’,
intensificando-o, assim, de forma desmesurada” (ANSPACH, p. 74), é o que acontece sempre no

duelo subsequente em que Féraud leva a melhor sobre seu rival, aumentando cada vez mais a
violência do desejo, pois “trata-se de uma relação que se retroalimenta” (GIRARD, 2011, p. 80).

Na primeira contenda “um golpe no braço”, no segundo embate “um buraco no flanco” o terceiro
que teve “lugar na Sibéria. Se não foi travado até o ultimo sangue, ao menos prossegui até que os

contendores já não pudessem restar de pé” (CONRAD, 2008, p.54).
Mas se um imita o outro, quem foi o primeiro a ser o modelo? Se começou numa desonra,

quem foi o primeiro a desonrar? A história perpassa por várias guerras com os prussianos, e isso
facilita a uma explicação lógica, podemos especular que a mediação possa ter vindo de qualquer

lado enfim, Conrad sabia que o mediador vem sempre em primeiro lugar e o objeto sempre é o
pretexto para que o sujeito o imite, diferentemente como é erroneamente mostrado, em que o

objeto é o estopim para a imitação.
Se prestarmos atenção nas declarações de Féraud, iremos notar que antes dele contagiar

D’Hubert com sua obsessão, ele já havia tomado de empréstimo esse desejo de outro mediador,
Napoleão Bonaparte. Féraud parece estar mais afetado por essa obsessão de duelar, pois diferente

de D’Hubert, ele tomou Napoleão como seu modelo, e de fato, D’Hubert não amava o imperador
como Féraud diversas vezes alega. Essa aspecto era muito bem conhecido por seu adversário, e

como um devoto e inquisidor ferrenho, ele vai atrás de D’Hubert a quem julga de um cético ateu
por não amar o imperador. Féraud realmente conhece seu adversário, pois, “O obsessivo nos

impressiona pela lucidez que ele demonstra para com seus semelhantes, em outras palavras para
com seus rivais, e pela cegueira que ele demonstra para consigo mesmo” (2009, p. 99), ambos não

negam que conhecem muito bem seus adversários, pois já duelaram várias vezes “Devo conhecê-
lo bem (...) Como todo exército sabe, enfrentei-o uma dúzia de vezes” (CONRAD, 2008,  p. 71), em

termos girardianos os oficiais se imitam “uma dúzia de vezes”.
Mas por que D’Hubert é o seu modelo e não outro oficial? O fato de D’Hubert não amar o

imperador, em outras palavras, não tomar o imperador como seu modelo é um quesito primordial
para a compreensão da mediação de Féraud. Napoleão Bonaparte é o grande modelo dos hussardos

por que ele demonstra perante todos uma falsa autonomia, Napoleão é o homem mais “original”
entre os soldados franceses. D’Hubert ao não amar o imperador também demonstra uma

singularidade aos olhos de Féraud. Se ele tem mais valor como modelo, é porque ele é “único”
como Napoleão, se ele não toma Napoleão como modelo, é porque ele vê algo que Féraud não vê

ao olhar para o imperador, ele sente o que Féraud não sente, ele sabe o que
Féraud não sabe a seu respeito.



83

A diferença entre os dois modelos de Féraud está no tipo de mediação que eles exercem.

Féraud encontra-se muito mais próximo – psicologicamente e fisicamente – de D’Hubert do que
de Napoleão, este é o mediador externo, aquele é o mediador interno. A disputa só acontece devido

a essa proximidade existencial entre eles, não podemos esquecer que um homem só se bateria
com outro do mesmo patamar, em O Vermelho e o Negro, o Cavalheiro de Beauvoisis passa uma

desagradável situação ao descobrir que se bateu com Julien Sorel, um simples secretário do M. de
La Mole, para não passar por ridículo teve de inventar que o jovem Sorel era um homem digno e

aristocrata4. Mas no caso de Féraud e D’Hubert, sua proximidade lhe permite ter acesso aos mesmos
objetos, eles até vão ao mesmo Salon beijar a mão de Madame de Lionne. Já Napoleão é tão superior

a Féraud, que este só pode idolatrá-lo, dar sua vida a ela nas guerras, pois nunca conseguirá ser
igual a ela, acaba por se tornar um de seus discípulos.

Féraud jamais vai desejar tornar-se um imperador como Napoleão, mas sem dúvida desejará
subir de patente se acaso seu mediador interno se tornar. Quando D’Hubert, de certa forma,

“orienta o desejo, ao apontar um objeto determinado como digno de ser possuído” (ANSPACH,
2012, p. 73-4), logo Féraud irá desejar subir de patente para se assemelhar com seu mediador, é

o que acontece quando D’Hubert torna-se um oficial de posto superior “o tenente Féraud até
então se contentara em dar e receber golpes por puro amor ao combate armado, sem pensar mais

nitidamente nas promoções, mas agora um desejo urgente de progredir brotava em seu peito”
(CONRAD, 2008, p. 52-53), o mesmo ocorreria se Féraud descobrisse que D’Hubert estava

enamorado, seu desejo seria reorientado para outro objeto e a disputa ganharia novos ares, pois
Féraud inevitavelmente iria atrás da jovem que encantou D’Hubert.

Por certo, essa era a única maneira de fazer com que a jovem Adèle tornar-se
verdadeiramente adorável aos olhos de D’Hubert, levando-a para os braços de seu rival, pois se o

nobre cavalheiro tivesse de escolher entre a jovem e seu rival, certamente escolheria Féraud.
Conrad constrói uma cena primorosa para demonstrar o delírio e a paixão de D’Hubert por seu

modelo. Quando é ferido no campo de batalha em uma campanha pela França, ele acaba por um
período de convalescência se afastando da guerra, esse é também um afastamento espiritual do

campo de batalha mimético. O tempo que passa como civil parece que o “ressociabiliza”, ele é
agora até capaz de achar encantadora a dama que sua irmã Leonie escolheu para ele se casar, e

que antes não sentia que era o momento certo. Ele parece estar curado, mas quando escuta o
nome de Féraud no Café Tortoni, ele fica extasiado como um dependente que reencontra seu vício

após um longo estado de abstinência.

Vivendo todos os momentos livres, como costumava acontecer com os amantes à espera,
um dia à frente da realidade e em um estado de ociosa alucinação, não foi preciso mais
do que o nome de seu perpétuo antagonista pronunciado em voz alta para afastar o mais
jovem dos generais de Napoleão da contemplação mental de sua noiva. Seu nome viera
à baile em meio a outros. Ao ouvi-lo repetidas vezes, contudo, as ternas expectativas do
general D’Hubert quanto a um futuro doméstico adornado pela graça de uma mulher
foram trespassados pela pungente nostalgia de seu passado
guerreiro, daquele longo e inebriante choque de armas (...) Sentiu
uma ternura irracional por seu adversário e apreciou com emoção
o disparate homicida que o embate entre ambos introduzira em

sua vida. (CONRAD, 2008, p. 78)



84

Todo vez que a distância entre sujeito e mediador aumenta, um dos heróis tratam de estreitar

novamente essa relação, quando a carreira militar de Féraud, se viu ameaçada por uma audiência
que condenaria seus atos infames de duelar, D’Hubert “Sob o impulso desse desejo quase mórbido

de cuidar da segurança de seu adversário”, imediatamente conseguiu intervir com o ministro
Fouchéa sua exclusão do julgamento que lhe custaria o afastamento do serviço. D’Hubert não

pode abrir mão de ser perseguido por seu rival que venera e odeia ao mesmo tempo, ele entrega
a liberdade para seu rival simplesmente para depois triunfar sobre ele novamente “Só lhe interessa,

no fundo, uma vitória decisiva sobre esse mediador insolente” (GIRARD, 2009, p.73)
Quanto mais os oficiais se imitam, mais as diferenças vão diminuindo. Próximo ao duelo

final, D’Huber já é tão “gascão” quanto Féraud é dândi, Talvez nem mesmo Madame de Lionne
seria capaz de saber quem é quem se entrassem juntos em seu Salon. Essa igualdade extrema

torna Um, o Duplo mimético do Outro, e é ai que reside o problema da indiferenciação, se Féraud
quer ser D’Hubert (e a recíproca é verdadeira) e o Outro é uma cópia fiel, só resta para ambos

eliminar seu rival para que um seja sempre o único e original.

Um sempre se move em direção a mais simetria, e assim sempre em direção a mais
conflito, pois a simetria não pode produzir senão duplos (...) Os duplos surgem assim
que o objeto desaparece no calor da rivalidade: os dois rivais ficam cada vez mais
preocupados com a derrota do adversário do que com a obtenção do objeto, que pode se
tornar irrelevante,  como se fosse apenas uma desculpa para a escalada da disputa. Desse
modo, os rivais se tornam cada vez mais indiferenciados, cada vez mais idênticos: duplos
(GIRARD, 2011, p. 80).

Competir mimeticamente para saber quem é o melhor, é brigar por nada. Não há nenhum
objeto concreto que esteja em disputa para os duelistas, como uma donzela que é por vezes suscitada

como motivo de desconfiança, de certa forma, eles rivalizam por nada. O discurso corrente que é
proclamado em torno de um duelo, diz respeito a honra, mas o prestígio e a honra não passam de

falsos objetos que são inteiramente criados pelo desejo mimético (GIRARD, 2011, p. 106), Féraud
proclama-os para que possa imitar D’Hubert sem parecer aos olhos de seu padrinhos odiosos,

uma mera cópia de seu devoto inimigo.
Posteriormentetodos os objetos que lhes são apresentados e que num primeiro momento

parecem desejáveis logo perdem toda a importância. A própria patente que Féraud almeja ao ver
seu rival progredir, em pouco tempo torna-se insignificante. Provavelmente houve um objeto

claro em disputa, mas a intensidade da rivalidade fez o objeto desaparecer, “Quando a rivalidade
se intensifica mais, o objeto vai diminuindo de importância e o mediador vai aumentando” (GIRARD,

2009, p. 111), ou seja, a tendência da rivalidade é destruir o objeto, pois a disputa torna-se tão
mais importante que o objeto. Para diminuir a intensidade, faz-se necessário que algum objeto

seja trazido de volta, para que o foco torne-se novamente o objeto e não mais a violenta rivalidade.
Conrad percebeu perfeitamente essa relação, na cena final, momentos antes do último

duelo com Féraud, Conrad fez com que D’Hubert recorresse a um “psicólogo”, nada menos que o
til de Adèle, le Chevalier de Valmassigue. Geralmente quando estamos com algum

problema emocional que não conseguimos resolver, recorremos a pessoas que
nos estimam. Essa é a atitude de D’Hubert, ele conta o seu problema mas não diz



85

o motivo.  M. de Valmassigue por sua vez, sabendo que D’Hubert estava preste a se casar com sua

sobrinha, e não percebendo nenhum objeto que tivesse motivado tal disputa, lhe conta uma história
muito parecida com a que D’Hubert estava vivendo naquele momento. A história diz respeito a

dois capitães Monsieur de Brissac e D’Anjorrant que duelaram três vezes em dezoito meses, a
única diferença é que os duelos giravam em torna da pequena Sophie Derval.

M. de Valmassigue tentava com essa atitude lhe impor outro modelo, que poderia ser
imitado por D’Hubert, assim os impulsos por Sophie Derval poderiam se tornar os impulsos por

Adèle, mas a incitação mimética não obtém êxito. Joseph Conrad sabe que não poderia curar a
obsessão de seus duelistas por nenhum via terapêutica, pois eles são apenas duas vítimas de seus

desejos, o que parecia era que Conrad ia jogá-los do precipício ao fornecer aos duelistas todos os
meios de intensificar suas paixões, mas a morte não seria tão esclarecedora quando a declaração

de D’Hubert. Com essa frase lapidar, D’Hubert põem por encerrado a querela:

Você [Féraud] me obrigou, por uma questão de honra, a manter minha vida à sua
disposição, por assim dizer, durante quinze anos. Muito bem. Agora que o caso foi
resolvido a meu favor, seguindo o princípio, farei com sua vida aquilo que bem intender.
Terá que mantê-la à minha disposição pelo tempo em que me aprouver. (CONRAD,

2008, p. 123)

Girard explica que o vencido sempre caminha para servir ao vencedor, pois é orgulhoso

de mais para admitir a superioridade de seu mediador, e prefere abrir mão da sua liberdade para
imita-lo. Eles sempre negam a fazer as pazes, e o orgulho ferido só conduz mais rapidamente a

escravidão. Por fim, D’Hubert sai como vencedor, mas não por que teve em suas mão a vida de seu
adversário, e sim por que conseguiu se libertar das amarras da escravidão renunciando a seu

mediador e ao desejo que o escravizou. Féraud tenta desesperadamente, como último recurso,
atiçar seu adversário para despertar nele alguma violência em que ele possa se agarrar nessa vã

esperança, e ver se consegue ser contagiado novamente por ela, por fim engendrando uma nova
onda de violência. Essa é uma velha estratégia mimética, provocar seu adversário que acaba não

obtendo êxito.
Conrad ao contrário das predileções de um duelo, não usa uma mulher como possível

desejo de rivalidade, ele põem ao que parece como a responsável por afastar os perigos da rivalidade
mimética. Para um leitor ingênuo, o casamento de D’Hubert com Adèle significaria o fim da

belicosa disputa entre os oficiais, mas não devemos compreender essa cena desta maneira. Conrad
escreveu esse final para ser compreendido de forma caricatural, ele sabia que os grandes heróis

românticos duelam por algo que dignifica sua alma, como uma donzela. Conrad utiliza as
expectativas estereotipadas do leitor para aparentemente “resgatar” o duelista de sua obsessão

que o levaria a morte.
Quando D’Hubert poupou a vida de Féraud mesmo contra a vontade de seu rival, ele

demonstra que “A violência, longe de servir aos interesses de quem exercesse
(...) é pois um sinal de escravidão” (GIRARD, 2009, p. 139). Mais tarde, D’Hubert

envia a “carta de alforria” a seu rival lhe restituindo a liberdade, mas este ato só
demonstras o papel de amo que passa a exercer, ele agora o sustenta “não



86

podemos deixar que morra de fome” e detém vida de seu escravo, que espera com verdadeira

alegria a ordem para explodir seus miolos.

Esse movimento em direção à escravidão é um princípio fundamental da estrutura
romanesca. Todo desenvolvimento romanesco autêntico, seja qual for sua amplitude,
pode se definir enquanto uma passagem do domínio a escravidão. Essa lei se verifica na
literatura como um todo; ela se verifica igualmente no tocante as obras completas de um
romancista ou um romance determinado, ou até mesmo a um episódio dentro desse
romance (GIRARD, 2009, p.198)

Essa atitude de compaixão perante seu adversário revela o mais nobre sentimento de culpa,

já que D’Hubert de fato é culpado por incitar tais desejos em Féraud, desejo que ele também se
alimentava nas réplicas e tréplicas de seu rival. Quando D’Hubert triunfa sobre seu rival mimético,

Féraud perde todo seu prestígio como mediador, nas palavras eloquentes de Girard (2010, p. 98)
“Quando o desejo mimético é reprimido, ele se intensifica, e quando se realiza, murcha”, é o que

ocorre, D’Hubert perde o interesse em seu antagonista, o enfraquecimento de seu desejo é
inversamente proporcional ao fortalecimento do desejo de Féraud. Essa escravidão é totalmente

voluntária, ele ama e odeia ao mesmo tempo D’Hubert, pois o amor como diz Camões em dois
versos reveladores: “é querer estar preso por vontade”/ “é servir a quem vence, o vencedor”.

Agora podemos chegar a uma conclusão sobre qual a verdade que D’Hubert não admite?
Girard (2010, p. 230) nos lembra brilhantemente que “o que fica por ser dito é tão importante

quanto aquilo que efetivamente foi dito”, ou seja é preciso especular a respeito das omissões do
texto, já que a tendência na literatura é mostrar uma falsa autonomia e originalidade dos heróis.

A constante omissão de D’Hubert denuncia justamente sua consciência perante seu desejo em
imitar Féraud, ele sabe que ninguém acreditaria na natureza “absurda” de seu desejo e por isso

encobre o que é considerado pela maioria um sinal de vergonha. D’Hubert e Féraud estão nos dois
extremos da imitação, Féraud está completamente cego de sua condição enquanto que D’Hubert

tornou-se consciente de seu desejo. D’Hubert demonstra que obteve um verdadeira insigt que
responderia a questão de seus duelos. Esse percepção de D’Hubert deve ter sito deveras semelhante

com própria experiência de Conrad diante da notícia do jornal que o arrebatou tanto que o fez
escrever essa novela.

Devemos tomar conta dele [Féraud] em segredo, até o fim de seu dias. Pois não lhe devo
o momento mais arrebatador de minha vida? Há!Ha!Ha! Pelos campos, mais de três
quilômetros, correndo todo o trajeto! Não podia acreditar em meus próprios ouvidos!...
Não fosse pela estúpida ferocidade desse brutamontes, levaria anos para decifrá-la.
(CONRAD, 2008, p. 134)

Referências Bibliográficas

ANSPACH, Mark R. Édipo Mimético. Trad. Ana Lúcia Costa. São Paulo: É
Realizações, 2012.



87

CONRAD, Joseph. Os duelistas. Trad. André de Godoy Vieira. Porto Alegre, RS: L&PM, 2008

FIGUEIREDO, Cláudio (Org). Introdução. Mestres-de-armas: seis histórias sobre duelo. Trad.
Cláudio Figueiredo, Rubens Figueiredo, Samuel Titan Jr. São Paulo: Companhia das Letras, 2007,

p. 7-31

GIRARD, René. Mentira Romântica e Verdade Romanesca. Trad. Lilia Ledon da Silva. São Paulo: É
Realizações, 2009

_______. Shakespeare: tetro da inveja. Trad. Pedro Sette-Câmara. São Paulo: É Realizações, 2010

_______; ANTONELLO, P; CASTRO ROCHA, J. Evolução e Conversão. Trad. Bluma Waddington e

Pedro Sette-Câmara. São Paulo: É Realizações, 2011.

STENDHAL. O Vermelho e o Negro. Trad. Souza Júnior e Casemiro Fernandes. São Paulo: Abril
Cultura, 1979.

Notas
____________________________
1 Aluno de graduação de letras Língua portuguesa da Universidade Federal do Pará (UFPA), estudo atualmente a

teoria mimética de Rene Girard e seus desdobramentos na crítica literária.

2Trecho retirado da coletânea de Figueiredo (2007).

3 FIGUEIREDO, 2007.

4 Capítulo VI. Modo de dizer (Segunda parte), p. 255-61.



88

RESENHA – A CONFISSÃO DE LÚCIO

Guilherme Mapelli Venturi1

Você, amante de boa Leitura e Literatura, estará agora diante de um momento histórico-
inovador e de um livro pioneiro em Portugal.

Comecemos então conhecendo o período, o autor, e por fim, algumas observações sobre a
obra, antes de mergulharmos no enredo.

As décadas às quais me refiro tratam-se do Pré-Modernismo – lembremo-nos de que esta
fase não é considerada uma Escola ou Período Literário, mas sim a transição entre o Simbolismo e

o Modernismo –, onde a tônica era voltada ao desapego aos Moldes Padrões das escolas anteriores,
trazendo uma nova Linguagem Escrita e a Temática relacionada com o Naturalismo e as Realidades

vividas pela sociedade brasileira.
Partamos agora para a mão que sobre o comando de uma alma sem sombra escreveu esta

obra ímpar, a mão de Mário de Sá-Carneiro.
Mário “inviveu” uma vida bastante obscura e sofrida: não conseguiu trilhar seu caminho

financeiro, sendo sustentado pelo pai; não obteve sorte com as mulheres; e, principalmente,
conviveu com constantes ambiguidades, dualidades existenciais, tanto neurológicas quanto

psicológicas, sendo este último fator o que mais o torturava. Entenderemos melhor estas premissas
ao decorrer desta resenha.

Mas, afinal, de qual livro falaremos? – você deve estar se perguntando – pois bem, intitula-
se A Confissão de Lúcio, publicado em 1914, um ano antes da primeira edição da Revista Orpheu
e, já que nos referimos a ela, cabe aqui, dizer que Fernando Pessoa e Sá-Carneiro foram amicíssimos
e é possível atribuirmo-los uma característica em comum: os Heterônimos.

Antes de darmos prosseguimento aos Heterônimos, é preciso defini-los e justificar a razão
de usá-los, mãos à obra: heterônimo é a criação fictícia de uma pessoa física – com data de

nascimento, profissão, entre outras informações pessoais e civis.
Como sabemos, o caso mais conhecido e talvez o único seja o de Fernando Pessoa, embora

possamos dizer que Mário, mesmo não tendo criado os heterônimos no papel tão detalhada e
perfeitamente como Pessoa, criou-os em seu viver.

Vale lembrar que heterônimo difere-se de pseudônimo, este apenas figura-se como a criação
de um nome fantasia.

Sem mais delongas, foquemo-nos no livro, iniciando por algumas particularidades. A
narrativa apresenta alguns pontos importantes para compreendermos o propósito da obra e do

período, vejamo-los: encontra-se em primeira pessoa e em ordem estrutural inversa, ou seja,
inicia-se do fim para o começo, quebrando o modelo tradicional – começo, meio e fim – e

implantando uma nova forma de escrita.
Pronto, amigo-leitor, a partir daqui mergulharemos no enredo de águas

enigmáticas.

Com o objetivo de se declarar inocente por uma injusta acusação de



89

assassinato do amigo Ricardo Loureiro, Lúcio justifica-se através de uma confissão, após cumprir

os dez anos de prisão a que fora condenado.
Os primeiros acontecimentos se passam em Paris no ano de 1895, onde Lúcio – jovem

escritor português – nos conta do meio artístico, especialmente sobre Gervásio Vila Nova – escultor
dono de uma conversa envolvente – e sobre a admiração que vai desenvolver por uma americana

– mulher rica e linda. É por meio dela, aliás, que fica sabendo da chegada de Ricardo Loureiro na
cidade – poeta cujas obras eram muito admiradas.

Lúcio e Ricardo são apresentados em uma festa organizada por Gervásio e logo no primeiro
contato já se principia uma grande amizade. A identificação com Ricardo foi tão grande a ponto

de atingir e completar a alma de Lúcio.
Gervásio retorna a Portugal, encerrando sua participação; a americana também não terá

mais participação nas cenas.
Ricardo volta para Lisboa e os amigos ficam separados durante um ano, trocando-se, porém,

cinco cartas. Em dezembro de 1987, Ricardo retorna a Paris e Lúcio é apresentado à Marta, sendo
que este já sabia do caso entre Marta e seu amigo.

Os três tornam-se amigos inseparáveis e, apesar de morarem em casas separadas, Lúcio
frequenta a casa de Ricardo, muitas vezes para reuniões com amigos artistas e intelectuais, outras

apenas para visitar Marta e Lúcio. Entre os amigos frequentadores, destacava-se o músico russo
Sérgio Warginsky, que criou uma impressão negativa em Lúcio, quase de ódio.

Dedicado e envolvido com sua produção literária, Ricardo deixava Lúcio e Marta sozinhos
quase sempre. Lúcio, aos poucos foi atraindo-se por Marta, até que se tornaram amantes. Apesar

do caso e da paixão por Marta, Lúcio continua amigo de Ricardo. Lúcio passou a questionar-se
sobre o comportamento de Ricardo e de Marta, até o momento em que ela passa a dedicar-se

menos a ele – Lúcio –, fazendo com que dela desconfiasse e o deixasse enciumado.
Após começar a encontrar apenas Ricardo nas visitas que fazia ao casal, Lúcio começou a

procurá-la desesperadamente e, em uma dessas buscas, acaba seguindo Marta e descobrindo que
ela fora ao apartamento de Sérgio Warginsky.

Portanto, agora que estamos mais informados e esclarecidos com tudo aqui já exposto,
verificamos que várias interpretações são possíveis, dada a extrema subjetividade da obra.

Apresentá-los-ei a hipótese mais plausível a meu ver:
  A Confissão de Lúcio é um romance pré-modernista português autobiográfico, mas

“camuflado” por Mário de Sá Carneiro, no sentido de ser um romance e não uma autobiografia,
ou seja, nas entrelinhas da obra lê-se a própria vida do autor.

Lúcio, Ricardo e Marta são as mesmas pessoas; Lúcio representado como o próprio Mário
de Sá-Carneiro e Ricardo e Marta como suas projeções, neste sentido é que podemos compará-lo

aos Heterônimos de Pessoa, sem nos esquecermos de que os de Fernando são completos e que cada
um dos heterônimos corresponde a um estilo e a uma vasta produção literária independente,

enquanto em Sá-Carneiro, dá-se tudo na mesma pessoa e ao mesmo tempo.
Ricardo é como se fosse a consciência positiva, a reflexão de Lúcio, enquanto

Marta é seu objeto de posse, como se fosse a materialização carnal da mulher



90

que não pôde nem poderia ter; e por fim, a morte de Lúcio ou de Marta – não há como afirmar

com toda a certeza qual dos dois foi morto, há várias interpretações a este respeito – seria a morte
do próprio Lúcio ao não suportar tantos delírios e ver que não haveria solução para saná-los.

Paralelamente podemos aplicar todas estas informações ao próprio autor.
Mário, para a esfera da realidade, e Lúcio para a esfera do romance, devido às altas

perturbações existenciais, pautaram-se no subjetivismo para a criação da obra e dos heterônimos,
tanto como válvula de escape quanto para por em prática o objetivo de vanguarda que estava se

implantando, onde um novo modelo de narrativa se iniciara e, portanto, o modo com que os
leitores a filtravam também.

Outro fator de extrema importância e o indício da abordagem sobre o Homossexualismo
o qual foi tema bastante polêmico e pouco mencionado na época, neste mesmo sentido, está também

a vida boemia.
Sendo assim, caro leitor, A Confissão de Lúcio é um marco no Pré-Modernismo Português,

de indispensável e prazerosa leitura, o qual serviu como estopim para grandes mudanças nos
anos seguintes. Aproveitando o gancho, para aqueles que gostam de um leitura filosófica, crítica,

e realista, como é o caso desta obra, indico uma segunda, tão boa quanto se não melhor, Memórias
do Subsolo do escritor russo Fiódor Dostoiévski – tradução de Boris Schnaiderman pela Editora

34. Boas leituras!!!

Notas

____________________________
1Graduado em Letras, escritor, revisor, diagramador, técnico em informática. Autor do livro Devaneios Poéticos, está

trabalhando em seu segundo livro a ser lançado em 2017, além de ter participado de diversas antologias. Blog:

www.esp6lit.wix.com/espacoliterario / E-mail: gm.venturi6@hotmail.com



91

ADEUS, CASAS DE BONECAS! FUGA, TRANSGRESSÃO E OS POSSÍVEIS CAMINHOS DA
LIBERDADE FEMININA NO TEATRO DE ENRIK IBSEN E NELSON RODRIGUES

João Pereira Loureiro Junior1

À minha irmã, por também transgredir e buscar outros caminhos...

Bem-vindos às casas...

Quando ouviu-se, “vindo de baixo, o bater do portão”2, a banalidade do impacto já havia se

transformado em um eco fantasmagórico.  Era o final do século XIX e as cinzas deixadas pelo
caminho de uma polêmica peça teatral anunciava a solitária revolução de uma mulher. Ao fim do

último ato, Nora Helmer, a heroína que protagoniza a Casa de Bonecas3 do Norueguês Enrik Ibsen
já não é a esposa dedicada, imersa num casamento feliz, forjado pelos padrões sociais da época. O

barulho do portão que se fecha, antes que caia o pano, é o sinal de que Nora desistiu do papel que
lhe “cabia” naquele lar, cansou-se de ser apenas a boneca numa maquete de casa feliz. Ela

abandonou para transgredir não apenas um mero portão, mas para romper uma ordem patriarcal
que, desde os primórdios bíblicos, vem se impondo como uma verdade absoluta e imutável.

Quando ouvimos a voz de Lídia – através de uma missiva deixada a seu marido – anunciando que
fugiu de casa com o motorista da família e que “nunca mais” vai voltar, apenas a sugestão de um

marido “traído” apontando um revólver para própria fronte já impregnou de angústias e desespero
o expectador adepto aos finais felizes. Era o ano de 1942 quando A mulher sem pecado4 de Nelson

Rodrigues subiu à cena no Teatro Carlos Gomes no Rio de Janeiro e nos revelou a atmosfera
trágica, irônica (e cômica) deixada por Lídia, uma mulher que, atormentada pelo ciúme doentio

do marido Olegário, foge de casa com o chofer e dá início a uma transgressão feminina que
jamais será de redenção, posto que os caminhos para uma possível liberdade feminina foram (e

continuam sendo) erguidos pelos pilares de uma sociedade patriarcal arraigada desde há muito
tempo.

Dois mundos em duas distintas épocas. Dois dramas em dois emblemáticos epílogos que
apresentam em suas entranhas, as fronteiras de um mundo que é simultaneamente irreal (a ficção

enquanto produto artístico) e real (a vida como ela é como diria Nelson Rodrigues). São esses
mundos, até então forjados pelo equívoco das convenções sociais, que caem por terra no mesmo

instante em que se erguem para além do mundo diegético das referidas obras, como palco de
incertezas e preconceitos velados pelo discurso paternalista, tão afeito a ofuscar a verdade sobre

as possibilidades impostas pelo meio social a essas mulheres que abandonam o lar, transgridem as
convenções sociais e buscam suas “individualidades” trilhando o melindroso caminho de uma

liberdade feminina historicamente combatida pelo pensamento machista do mundo.
É a partir destas considerações que o presente artigo tem como objetivo traçar

um breve panorama sobre a desconstrução de arcaicos conceitos de família a
partir da transgressão empreendida por duas personagens/mulheres, e de como

suas ações projetam possíveis caminhos para a construção de um novo



92

pensamento acerca da família nos dias de hoje e, principalmente, sobre o papel feminino nessa

reconstrução. Dos dois dramas analisados neste ensaio como impulsionadores da discussão,
seguimos (licenciosamente) a “linearidade” da ação narrativa que tem início na fuga como ato

libertador (ou aprisionador?), passa pela transgressão em si, como quebra de tabu e, por fim,
chega à busca pela liberdade feminina, seguindo o viés dos personagens e como suas ações dentro

de seus dramas, subvertem o panfletário machista ainda arcaicamente preservado pelo mundo
pós-moderno e cria um perigoso painel de possibilidades que nos levará a sugestivas (e utópicas?)

conclusões acerca da liberdade feminina enquanto discurso da diversidade de gêneros para a
construção de um mundo melhor.

Nos dois textos dramáticos analisados aqui (Casa de Bonecas e A mulher sem pecado) o ponto de
partida é o drama vivido pelas personagens e a evolução da ação narrativa que nos permitirá

observar os diversos olhares que se voltam à condição feminina. É justamente na atitude
“transgressora” de cada mulher que este ensaio repousará suas reflexões históricas, sociais e

literárias, em outras palavras, o foco aqui não será a análise das obras como fenômenos de
receptividade teatral, nem a comparação de dados estatísticos acerca das mulheres que abandonam

seus lares, ainda que estes dados sejam importantes. O objetivo aqui será analisar o protagonismo
subversivo de Nora e Lídia como desencadeadores para discutir a problemática a respeito da

condição feminina para além do lar doce lar.

A família entra em cena...

De todos os palcos que já foram construídos para a encenação da história humana, um
dos mais onipresentes, um espaço que foi expectador e expectante da horrenda trajetória humana

e que ajudou a moldar a sociedade foi (e ainda é) o ambiente familiar. Dicotômico símbolo de
equilíbrio e de tragédias, a família sempre esteve presente enquanto epicentro para a construção

(e destruição) de valores morais que se sedimentaram desde a criação do mundo. Nesse caminhar
histórico até os dias de hoje, a família, essa “célula fundamental da sociedade” (Follador, 2009)

apresentou suas características ambíguas, resultantes de uma divisão sexual e desigual entre homem
e mulher, os principais pilares do núcleo familiar. Isso constata o que diz Beauvoir (1967) sobre

a divisão dos sexos, como um dado biológico e não um momento da história humana.
E como toda divisão tem o intuito de segregar, separar o que se supõe estar unido à

gênese humana, mais especificamente a divisão dos papéis na formação familiar, advém dessa
segregação que ora se reveste das escrituras sagradas através dos:

(...) mitos da criação, que tiveram a mulher como divindade primária, a partir do segundo
milênio A.C. começaram a ser substituídos por um Deus macho: Javé, o todo-poderoso,
onipresente, controlador dos seres humanos. Aquele que criou sozinho o mundo em sete
dias e no final criou o homem à sua imagem e semelhança. E a mulher? Esta vem da
costela do homem, é uma parte dele. Adão e Eva irão viver no jardim
do Éden, o paraíso, nus com o alimento à vontade e sem trabalho
pela frente. Até que graças à mulher, ou melhor, à sua curiosidade,
o homem cede à tentação da serpente e o casal é expulso do paraíso.

(ARAÚJO, 2008. p. 11)



93

Ou nos diversos mitos pagãos que se multiplicam no afã de explicar as origens do mundo,
entre as quais se destacam o mito grego sobre Androgenia no qual Aristófanes em O Banquete de

Platão explana de forma pontual afirmando que:

Com efeito, nossa natureza outrora não era a mesma que a de agora, mas diferente. Em
primeiro lugar, três eram os gêneros da humanidade, não dois como agora, o masculino
e o feminino, mas também havia a mais um terceiro, comum a estes dois, do qual resta
agora um nome, desaparecida a coisa; andrógino era então um gênero distinto, tanto na
forma como no nome comum aos dois, ao masculino e ao feminino, enquanto agora
nada mais é que um nome posto em desonra (...) (PLATÃO, 2001. p. 11)

Todas essas simbólicas especulações em torno das origens do mundo através das relações

familiares colocaram o homem e a mulher nos extremos de uma relação de poder que consolidou
essa divisão num mundo patriarcal onde a mulher tornou-se tão-somente um dicotômico símbolo,

ora virginal e puro, ora demoníaco e nocivo. Em outras palavras, coube ao homem o papel de
sujeito da ordenação do mundo e à mulher o de mero objeto dessa ordenação. E essa ordenação é

geralmente feita através da sexualidade, o elemento primordial no constructo homem/mulher. A
evidência disso nasce principalmente da aparente “castidade” das páginas bíblicas onde o pecado

original simboliza uma desobediência como “motivo” de expulsão do paraíso como observamos
na famosa passagem do antigo testamento:

E ouviram a voz do senhor Deus, que passeava no jardim pela viração do dia; e
esconderam-se adão e sua mulher da presença do senhor deus, entre as árvores do jardim.
E chamou o senhor Deus a adão, e disse-lhe: onde estás? E ele disse: ouvi a tua voz soar
no jardim, e temi, porque estava nu, e escondi-me. E Deus disse: quem te mostrou que
estavas nu? Comeste tu da árvore de que te ordenei que não comesses? Então disse adão:
a mulher que me deste por companheira, ela me deu da árvore, e comi.  E disse o senhor
Deus à mulher: por que fizeste isto? E disse a mulher: a serpente me enganou, e eu comi.
Então o senhor Deus disse à serpente: porquanto fizeste isto, maldita serás mais que toda
a fera, e mais que todos os animais do campo; sobre o teu ventre andarás, e pó comerás
todos os dias da tua vida. E porei inimizade entre ti e a mulher, e entre a tua semente e a
sua semente; esta te ferirá a cabeça, e tu lhe ferirás o calcanhar. E à mulher disse:
multiplicarei grandemente a tua dor, e a tua conceição; com dor darás à luz filhos; e o

teu desejo será para o teu marido, e ele te dominará (...) (GENESIS, 3:8-16)

Aos que enxergam além da castidade moralista do texto, torna-se evidente que naquele
bucólico ambiente, a sexualidade do homem e da mulher já nasce como divisor de águas, como

instrumento ao mesmo tempo de vida e procriação. E isso fica bem sintetizado no crescei e
multiplicais-vos tão comum ao ideário cristão e consequentemente à formação do ambiente familiar

como essa célula una e imutável. Isso apenas evidencia que a divisão homem/mulher será
ironicamente o fator fundamental e o “instrumento” de um castigo que é a gênese do patriarcalismo

e sua disseminação por toda a história cultural do mundo, pois:

En la cultura patriarcal las mujeres son preparadas socialmente
para vivir en la sexualidad procreadora, mientras que la sexualidad



94

erótica se convierte en la parte negativa de su sexualidad (…) En el caso de la condición
masculina la sexualidad erótica es un eje principal y positivo, mientras que la sexualidad
procreadora aparece como una potencialidad del sujeto que sólo lo define simbólicamente.
(LAGARDE apud PENA. p. 12)

Pitágoras explicita esse tom patriarcal embrionário quando diz “Há um princípio bom

que criou a ordem, a luz e o homem, e um princípio mau que criou o caos, as trevas e a mulher”
(apud BEAVOUIR, 1967). Esse e outros inumeráveis ideários machistas vão ser multiplicados e

sedimentados mundo ocidental afora e vão moldar a família como protagonista no eterno embate
contra as vicissitudes do mundo. A imagem santificada (segundo as três grandes religiões

monoteístas: judaísmo, cristianismo e mulçumana) da célula familiar somada à imposição
masculina, vai ofuscar do mundo concreto o papel feminino, que por sua vez ganhará força como

abstração, principalmente no campo das artes, nas figuras simbólicas que detém poder apenas
nos mundos diegéticos de suas vivencias, enfim, através de inúmeras mulheres forjadas pela

ambiguidade, característica inerentemente vinculada ao feminino. Algumas figuras são
historicamente representativas no que diz respeito a essa abstração mítica dada às mulheres no

campo das artes em geral: delas destacamos algumas como a figura –licenciosamente literária –
de Eva e a sua essência de culpabilidade:

O homem, além de culpar a mulher por todos os males da humanidade – em virtude da
expulsão do paraíso – supera um complexo inconsciente: na criação, quando a mulher
é tirada da costela do homem, ele se convence de que pariu a primeira mulher. (MURARO

apud PENA)

Há outras como Jocasta e a condenação pelo destino (Édipo Rei – Sófocles); Medéia e a

utopia da vingança (Medéia – Eurípedes); Bovary e a corrupção no casamento (Madame Bovary
– Gustave Flaubert); Luiza e o adultério como fim justificando o meio (O primo Basílio – Eça de

Queiróz); Capitu e a dissimulação do espírito feminino (Dom Casmurro – Machado de Assis) e
tantas outras mulheres que vão deixar marcas profundas no mundo das artes e – cada uma a sua

maneira – no mundo refletido por essa arte.
Ainda que a arte tenha sido (e ainda o é) uma das grandes porta-vozes da trajetória

humana, a sociedade – e todo seu arcabouço empírico de vivências - ainda tenta sustentar intacto
um arcaísmo excludente que mantém evidente a divisão entre homens e mulheres. E para que se

possa minorar não apenas a indisfarçável discrepância que há entre a visão predominantemente
masculina sobre a mulher é preciso observar essa relação homem-mulher – segundo uma

abordagem amparada pelo viés dos gêneros e suas vertentes aplicadas ao ambiente social e histórico
do mundo.

Segundo Burke:

O conceito de gênero tornou-se amplamente utilizado para caracterizar as relações entre
homens e mulheres, partindo do pressuposto de que a formulação
de uma história das mulheres necessita obrigatoriamente dos
estudos acerca das inter-relações entre os dois sexos. (apud  Follador,

2009)



95

Assim sendo, o olhar desse patriarcado absoluto que vem desde os grupos primitivos,
passa por um processo de transformação que no século XX, ganha força e expressividade justamente

por focar seu objeto de estudo na mulher enquanto ser independente do jugo machista e não
como um emaranhado de clichês históricos, bíblicos e até literários que vão da mulher como um

ser sagrado, metáfora da fertilidade, a pecadora expulsa do paraíso, passando pela construção dos
lares burgueses do século XIX e da mulher adultera como a vilã da idealização do casamento e

consequentemente da família, este último aspecto muito peculiar do pós-realismo.
No século XX, o discurso sobre o tema, ainda embasado na arraigada construção

paternalista do feminino perde a força ante a imposição da própria modernidade e da pós-
modernidade e suas inevitáveis mudanças históricas, filosóficas e sociais. Os lares burgueses se

modificam pela própria evolução social das espécies em meio ao turbilhão sociocultural da época.
Isso faz com que o diálogo entre homem e mulher não se restrinja mais a polarização maniqueísta

entre os gêneros.
As palavras de Mérgar (apud Pena) refletem sobre essa questão:

As relações de poder entre os gêneros, da mesma forma que os significados, os valores, os
costumes e os símbolos, divergem através das culturas. A religião, a economia, as classes
sociais, as raças e os momentos históricos estabelecem significados que se consolidam e

se relacionam integradamente e agindo em todos os aspectos do dia-a-dia.

A consequência disso é que a família resultante desse processo perde a homogeneidade

reacionária herdada pelas concepções patriarcais e o homem e a mulher, os personagens que
antes polarizavam os pilares da família, perdem sua autonomia, fragmentados na heterogeneidade

dos gêneros, mas ainda continuam a ser “protegidos” pelo poder quase transcendental que possui
a palavra família.

Arte e vida: entre os limites da casa

O teatro tem como um de seus elementos representativos a família (seja para evocá-la,

seja para dessacralizá-la. Nesse sentido, os dramas que são evocados nele através da personificação
passional que faz com que a representação cênica seja tão fiel à realidade que nos circunda.

Enredados em uma espécie de claustrofobia psicológica que nasce no limiar da encenação,
expectador e personagens quase sempre se perdem pelos espaços híbridos criados pelo teatro e,

cada um a sua maneira, perde sua identidade, imerso em um processo de adaptação e semelhança
existente entre a arte/vida e as fronteiras que a tornam por vezes invisíveis.

A este respeito, no clássico Seis personagens em busca de um autor5 de 1926, Luigi
Pirandello, grande revolucionário da arte dramática, questiona essa fronteira, nos propondo alguns

dilemas plausíveis sobre o fronteiriço espaço arte/vida, mais especificamente,
onde termina a arte como espelho da realidade e começa o caminho inverso,

isto é, a vida como um pano de fundo para que a arte se fixe enquanto produto



96

real e independente. Um brilhante diálogo no epicentro da representação evidencia isso nas falas

de um dos personagens – O Pai – que questiona a trupe de atores que os interpretará em cena:

Quando os personagens estão vivos, realmente vivos diante do seu autor, ele se limita a
segui-los em suas palavras, nos gestos que eles lhe propõem; e precisa querer que sejam
como eles querem ser; e ai dele se não for assim! Quando um personagem nasce, adquire
logo uma tal independência, até mesmo do próprio autor, que pode ser imaginado por
todos em muitas situações nas quais o autor não pretendia colocá-lo, e adquirir também,

às vezes, um significado que o autor jamais sonhou em lhe dar! (PAI, 2004)

Levados ao palco pela ação criadora do autor, muitos personagens ganham uma vida

justamente quando abandonam a cena, deixam de ser meros personagens verossímeis e passam a
integrar o imaginário do público (leitor/expectador) como figuras passíveis de se encontrarem na

realidade do cotidiano graças à aproximação de seus dramas com aqueles dramas vividos por
quem até então fora um mero expectador. Sob essa ótica, esses personagens se tornam pessoas e

passam a integrar o imaginário coletivo de forma mais evidente, afinal, no mundo de possibilidades
proporcionado pela arte, quantas mulheres não deixaram diariamente de ser uma simples esposa-

fetiche e passaram a ser Emma Bovary das páginas Flauberianas? Quantos, em um descampado
sem vida, não esperam ansiosamente a eterna vinda de Godot6? Quantos Édipos já não quiseram

fugir de seus destinos traçados no mundo sem o conseguir? Enfim, uma infinidade de tantos
personagens que estão presos à nossa realidade, como é o caso de Nora e Lídia que são, do ponto

de vista desta análise, as personagens que desencadeiam com suas respectivas ações no drama,
uma (possível) reordenação de papéis que revoluciona a forma de representação do feminino seja

para o bem (na deflagração da verdadeira faceta dos valores hipócritas do casamento burguês)
seja para o mal (na perpetuação da mulher como símbolo de pecado).

Desconstruindo as casas

Do espaço interno forjado para o jogo social dos padrões burgueses, as esposas felizes de

Casa de bonecas e A mulher sem pecado vão iniciar uma fuga sem volta a um espaço externo
forjado pelas possibilidades que o mundo vai lhes apresentar após a saída de cena nos respectivos

atos finais de cada drama. E os caminhos percorridos pelas duas protagonistas se encontram
justamente quando elas se “perdem” enquanto protagonistas e consequentemente se acham como

mulheres reais e plausíveis, justamente no emblemático (e polêmico) fim de cada peça que, à sua
maneira, faz com que cada uma de nossas heroínas desabafe sua descrença nos valores sociais,

fujam da prisão que se tornou a família e transgridam regras elementares do casamento burguês,
sugerindo assim um mundo de possibilidades que só ganhará relevância quando, cada expectador

ou leitor que adentrar as histórias de Nora e Lídia, perceber nas fronteiras invisíveis entre a arte
e a vida, o exato momento em que as personagens despem-se de si e emergem

para a eternidade do além’palco: A realidade crua do mundo lá fora.



97

A casa de bonecas é a morada feliz de Nora Helmer, a “esposa fetiche” (ARAÚJO, 2008),

de Torvald Helmer, mãe de três filhos que, aparentemente, vive uma vida pacata e feliz, cumprindo
com suas obrigações familiares, exercendo seu papel arquetípico de mulher de um lar doce lar.
Nada de diferente se apresenta no palco forjado por Enrik Ibsen, até que nos idos do primeiro ato
da peça, Nora se apresenta aos olhos do mundo, confessando (com certo orgulho) para Linde – a

personagem feminina contraponto de Nora – o que fez para alcançar essa felicidade evidenciada
ao longo da representação. Da boca de Nora vem a revelação: graças a um empréstimo ela salvara

a vida do marido, fazendo isso mediante a falsificação da assinatura de seu pai, atitude que
posteriormente será condenada pelo marido. Cansada dessa ingratidão, ela decide abandonar

marido e os filhos, transformando-se então na heroína que “na tentativa de romper com uma
ordem patriarcal, se vê obrigada a sair de casa e abandonar a família em busca de sua

individualidade” (ARAUJO, 2008).
Schwartz (apud ARAÚJO, 2008) ao argumentar que “as figuras femininas desenhadas

sob a vocação arbitrária e destrutiva da proteção paternalista” enriquece a discussão sobre o
verdadeiro papel da mulher na sociedade, sem a interferência dos constantes estereótipos que o

discurso paternalista sempre evocava nas discussões sobre gêneros. No limiar do século XX, sai de
cena a reducionista e dicotômica visão sobre a mulher, e paulatinamente entra em cena a

multiplicidade dos gêneros que vai diversificar a visão de um mundo pós-moderno. E Nora, com
a força emblemática de uma Emma Bovary, vai se tornar um dos pilares dessa reconstrução de

papéis, pois sua fuga não vai representar apenas uma crise familiar, mas a deflagração de uma
crise coletiva do casamento como símbolo de prosperidade domiciliar que ajudaria no

reordenamento social do mundo e principalmente na visão sobre a mulher.
Com o “final mais famoso do teatro moderno” (Bradbury apud SEBA, 2006), o abandono

da casa de bonecas representa, para além das discussões literárias acerca do realismo proposto
por Ibsen, a constatação metafórica de dois elementos em processo de mudança: o primeiro diz

respeito à imagem da casa abandonada. O símbolo da família, sem a presença da mulher perde
sua identidade, pois já não será possível resgatar a essência da família burguesa, como os olhos do

mundo voltado mais para a transgressão da mulher e menos para a possível reconstrução desse
lar. Isso nos leva ao segundo elemento, a mulher propriamente dita, que sob os holofotes de sua

transgressão, já não é tão previsível. Segundo Perrot (1990), o impacto de uma casa de bonecas
para a época é reforçado pela “naturalização” de seu dever como mulher, ou seja, o incomodo do

texto (na representação) está no fato de que a ação empreendida por Nora é natural, não mais
vista como a exceção literária de uma regra. Antes de abandonar a casa e seus deveres de esposa

fetiche, Nora – em meio à descoberta de sua capacidade libertária – faz um discurso tão impactante
quanto o portão que se fecha ao fim da peça. A imagem de uma casa começa a se desfazer, eis a

força do realismo de Ibsen, quando a revolta contra os valores machistas se personifica nas palavras
da protagonista ao marido que:

(...) nossa casa nunca passou de um quarto de brinquedos. Fui sua
boneca-esposa, como fora boneca-filha na casa de meu pai. E os

nossos filhos tem sido as minhas bonecas. Eu achava engraçado



98

quando você me levantava e brincava comigo, como eles acham engraçado que eu os

levante e brinque com eles. Eis o que foi nosso casamento, Torvald. (IBSEN, Nora, p. 96)

No crescente de ações que a levarão a tomar tal atitude, tudo vai se tornando incontornável.
Tudo agora é tardio: Nora já havia abandonado a casa de bonecas, e maculado - de forma indireta

talvez - a imagem da família patriarcal burguesa. A conversa entre ela e Torvald, em meio à
sequência de sua transgressão é subliminar:

Helmer: Abandonar sua casa, seu marido e seus filhos. E você não pensa no que as pessoas
vão dizer?
Nora: Não, nisso eu não penso de maneira nenhuma. Só sei que preciso.
Helmer: É revoltante você ser capaz de abandonar assim seus deveres mais sagrados.
Nora: O que você considera meus deveres mais sagrado?
Helmer: Preciso dizer-lhe? Não são seus deveres para com seu marido e seus filhos?
Nora: Eu tenho outros deveres igualmente sagrados.
Helmer: Não tem não. Que deveres seriam esses?

Nora: Para comigo mesma. (IBSEN, p. 120)

Esse trecho ratifica o discurso da liberdade feminina feita através da individualidade
apregoada pelo realismo vigente em fins do século XIX. Assim, a figura de Nora não apenas foge

de seus deveres como esposa, mas transgride o maior dos obstáculos: a perpetuação do
patriarcalismo, dos valores tradicionais de um mundo em transformação. No contraponto dessa

liberdade ambicionada pela fuga de Nora, é possível verificar o impacto (sob a ótica patriarcal)
que a peça causou nos teatros do mundo. E cito aqui como ilustração, o que se passou no Brasil

quando Casa de bonecas foi encenada no Brasil em 1899. Guanabarino, crítico de artes do jornal
O País:

(...) escreveu um longo comentário sobre a representação (...) em sua análise, [ele]
traçou uma sinopse detalhada do enredo, em que a personagem Nora era a peça
central. Ao redigir o drama, Ibsen tocava em questões complexas à época, tal
como o tema ligado à educação da mulher e à sua emancipação na sociedade.
Para o crítico d’O País, o final do enredo era o ponto mais problemático da obra,
quando Nora, esposa e mãe, abandona a casa, o marido e os filhos, para aprender
tudo o que a vida, até então, tinha lhe negado. Mergulhado numa nítida ótica
conservadora, Guanabarino considerou o desenlace completamente inverossímil,
impossível de ser transposto para o plano real. E se não bastasse isso, o cronista
alegou que a transformação da personagem Nora ao longo da trama também era

irreal. (MONTEIRO, 2008)

Isso deixa claro que, mesmo sendo construída como símbolo transgressor e revolucionário,

Nora ainda se mantinha presa ao discurso machista, sem força suficiente para ganhar sua liberdade.
Liberdade essa que ficou mais evidente no contexto de A mulher sem pecado, primeira peça

teatral de Nelson Rodrigues que foi aos palcos quase cinco décadas depois da “revolução”
empreendida por Nora e sua casa de bonecas abandonada.

Em três atos, A mulher sem pecado de Nelson Rodrigues, apresenta ao
mundo o olhar irônico, singular e único de um dramaturgo que, como uma

espécie de Deus às avessas, não se contenta apenas em castigar suas criações,
ele as torna cúmplice de seus próprios castigos. Levada ao palco em 1942, o



99

drama narra as desventuras (e aqui o termo se reveste de sentido tragicômico) de Olegário, que

há sete meses se meteu em uma cadeira de rodas fingindo-se paralitico com o objetivo de testar a
fidelidade da mulher, Lídia, que no texto, aparentemente não tem os contornos de protagonista

semelhantes a Nora, mas é tão protagonista quanto a personagem de Ibsen, na confecção literário/
social da obra, já que no texto rodrigueano, tudo gira em torno da imagem da mulher e todos os

seus estereótipos.
A mulher sem pecado se fixa indisfarçavelmente entre o trágico e o cômico e suas intenções

realistas moralizantes – uma característica peculiar na obra do dramaturgo brasileiro. Logo, o
que vale destacar é o caráter anarquista da protagonista advindo de sua fuga, de sua transgressão,

que assim como Nora, se apresenta ao longo do drama numa curva crescente que vai descambar
na dissolução do ambiente familiar. No entanto, se em Casa de Bonecas, o viés narrativo e

interpretativo é o papel da mulher como interventora nas ações do marido como ordenador social
da família – posto a “intromissão” de Nora ao forjar assinaturas para conseguir um empréstimo –

em A mulher sem pecado o elemento preponderante é a infidelidade feminina como propulsora
das ações narrativas. Ou seja, tudo (ou quase tudo) no drama de Nelson Rodrigues é visto sob a

ótica da traição (ou possível traição de Lídia) e isso remonta imagens remotas da mulher e sua
“inerente” infidelidade.

Simone de Beauvoir (1967) numa interpretação sobre as questões que possivelmente
originaram a segregação sexual ressalta em O segundo sexo que:

O homem, reinando soberanamente, permite-se, entre outros, o capricho sexual: dorme
com escravas ou hetairas, é polígamo. A partir do momento em que os costumes tornam
a reciprocidade possível, a mulher vinga-se pela infidelidade: o casamento completa-se
naturalmente com o adultério. É a única defesa da mulher contra a servidão doméstica
em que é mantida; a opressão social que sofre é a consequência de uma opressão
econômica. A igualdade só se poderá restabelecer quando os dois sexos tiverem direitos
juridicamente iguais (...) (BEAUVOIR, 1967)

Isto é reforçado pela imagem “instintiva e dionisíaca” (VASCONCELOS, 2005) que

sedimentou ainda mais a infidelidade como peculiaridade negativa relacionada à mulher, enquanto
que ao homem essa peculiaridade não é mal vista pela sociedade que, focada no abandono da casa

– seja pela infidelidade em Nelson Rodrigues, seja pelo desabafo de Nora em Ibsen, “pune [pois] as
leis condenam a mulher, a mãe que transgride a regra, no entanto quando acontece o abandono

do pai, do homem, a sociedade encara com menos severidade, até com naturalidade” (SEBA, 2006).
E este discurso se apresenta em A mulher sem pecado na voz do protagonista Olegário, que durante

sua catarse como marido “paralítico” possivelmente traído pela pervertida mulher, desfere ao
público um punhado de asseverações machistas que vão da impossibilidade de a mulher ser

simultaneamente amante e esposa, chegando ao ponto de falar do casamento como sinônimo de
castidade. Essas são suas palavras:

Olegário - Mas eu quero te dizer, ainda, uma coisa. E vou dizer.
(num transporte) Sabes o que eu acharia bonito, lindo, num
casamento? Sabes? Que o marido e a mulher, ambos, se
conservassem castos - castos um para o outro - sempre, de dia e de



100

noite. Já imaginaste? Sob o mesmo teto, no mesmo leito, lado a lado, sem uma carícia?
Conhecer o amor, mesmo do próprio marido, é uma maldição. E aquela que tem a

experiência do amor devia ser arrastada pelos cabelos... (RODRIGUES, 1981)

Mais adiante, numa conversa entre Olegário e Mauricio –  o irmão adotivo de Lídia – a

questão da infidelidade volta à tona quando Olegário lhe questiona:

Olegário – Ah, sim?... Quer dizer que existem essas mulheres? Mulheres que têm
obrigação de trair, o dever da infidelidade? Vê-se não é isso. Figuremos uma mulher que
deixou de gostar do marido. O simples fato de não gostar implica um direito ou mesmo,

o dever – veja bem! – dever do adultério. Estou certo? (RODRIGUES, 1981)

 E o discurso com sinais de patriarcalismo personificados nos diálogos do doentio Olegário,
será o mote em que a transgressão de Lídia se baseará para o abandono do lar, quando ao fim do

drama, ela “acabe por consumar a traição que o marido temia” (MAGALDI, 1981) ao fugir com o
chofer da família, Umberto, deixando ao marido, enfim traído, o legado de um lar desfeito pela

insuportável ambição de a humanidade querer aperfeiçoar a natureza humana, sem saber que a
mesma – para o bem e para o mal – nasceu essencialmente defeituosa.

“Casas intrometidas”

(...) É inútil falar sobre isso” disse Alice olhando para a casa e fingindo estar discutindo
com ela. “Não vou entrar ainda. Sei que deveria atravessar o espelho de novo... de volta à
sala... e seria o fim de todas as minhas aventuras! Assim, dando as costas para a casa com
determinação, lá se foi mais uma vez pela trilha, decidida a avançar sem trégua até
chegar ao morro. Por alguns minutos tudo correu bem e ela acabava de dizer “desta vez
realmente ou conseguir” a trilha deu uma guinada repentina, chacoalhou (...) e no instante
seguinte ela se viu de fato entrando porta adentro. “Oh, mas que azar. Nunca vi casa tão

intrometida! (CARROLL, 2010)

A inquietante cena de Alice tentando escapar dessa “casa intrometida” em Alice através
do espelho e o que ela encontrou lá é a metáfora ideal para a tessitura das considerações finais
deste ensaio, feitas a partir de agora, com o foco voltado para os possíveis caminhos – sugeridos

no título – para uma liberdade feminina. Depois dos atos anteriores que diziam respeito à fuga e
à transgressão, tanto Nora como Lídia, alcançaram enfim suas respectivas fronteiras quando deixam

de ser “meras” personagens e passam a ser as pessoas que adentram a realidade e se misturam a
inúmeras mulheres, que no caminho transgressor de ambas as personagens, também fugiram da

opressão machista que o casamento lhes impôs, atravessando o limiar entre uma casa forjada
pelos padrões seculares do machismo até chegar às ruas, espaço múltiplo e não menos

estigmatizante para a mulher, agora vista pelo olhar machista não mais apenas como ser
“patologicamente” suscetível à cometer a ingratidão e a infidelidade com seus maridos, mas como

verdadeiras figuras marginalizadas e maculadas para sempre como
protagonistas do fracasso de um casamento.



101

Ao olharmos essas personagens/pessoas, devemos mirá-las sob a luz de quem tenta não

apenas fugir do que a aprisiona: a família – no sentido sufocante principalmente dos textos
analisados – mas de quem tenta (inconscientemente) ser a voz invisível de milhares de mulheres

que, assim como Nora e Lídia, estão no limite entre o Adeus! e a permanência perpétua em um
casamento regido pelo preconceito, pois a partir de agora o caminho da realidade é:

(...) Cruel. Não há felicidade possível neste mundo. A promessa de união perfeita chegou
ao fim. Até o amor que se possa ter sentido se esvai diante da percepção de uma relação
unilateral, onde existe um sujeito preterido. E as asas de proteção do homem não servem
mais. Pois o passarinho assustado percebe a impossibilidade de diálogo, e sua falta total

de liberdade em relação ao seu destino (ARAÚJO, 2008)

E ao transpor esse limite, na forma do desabafo de uma fuga, elas inserem no colorido de
suas vidas, o preto e branco da dura realidade, pois já estão estigmatizadas, discriminadas e até

abandonadas à deriva no mundo. Justamente elas, que deveriam ser preservadas da rua e que
acabaram corrompendo as leis morais do mundo, estão agora presas à eternidade de alguma rua

imaginada. Claro que elas serão mantidas em suas excludentes condições de mulheres que fugiram
do lar ou abandonaram o mesmo em prol de uma possível liberdade ainda amorfa nestes tempos

líquidos da pós-modernidade (BAUMAN, 2007). E a atemporalidade se encarregará de eternizá-
las não como Aquela que fugiu de casa ou Aquela que traiu o marido, mas como a mulher no

sentido mais geral, aquela que por toda uma eternidade carregará sobre suas costas uma cruz de
pecados e perversões que contrariam os ideais moralistas da família. Essa constatação serve para

ilustrar a transformação dessas mulheres (Noras, Lídias, Emmas, Luisas, Marias...) em pequenas
Alices que, envolvidas na possibilidade de adentrar um caminho de liberdade, não conseguem se

livrar destas casas intrometidas que nunca deixarão de ser um espaço idealizado construído de
fronteiras e limitações, impostas pelo discurso patriarcal daqueles que ainda teimam em acreditar

que Nora e Lídia voltarão para suas casas em busca de uma redenção que não existe nem nunca
existirá, porque em um mundo feliz – seja ele real ou fictício –  nunca haverá o adjetivo masculino

“culpado”,  apenas a culpa, esse cruel substantivo feminino.

Referências bibliográficas

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. 1 - Fatos e mitos. TRADUÇÃO DE SÉRGIO MILLIET4ª
edição.  São Paulo: Difusão Europeia do Livro,1970.

BIBLIA SAGRADA. Gênesis, capitulo 3, versículos 8-16. p.17-18. Brasília: Conferência Nacional

dos Bispos do Brasil. 5ªEdição. 2007.

CARROLL, Lewis. Aventuras de Alice no País das maravilhas & Através do
espelho e o que Alice encontrou por lá. Rio de Janeiro: Ed. Jorge Zahar. 2010



102

CARVALHO, Francione Oliveira.  A história da arte e as representações do feminino: de quais

mulheres falamos?  Disponível em:  http://www3.mackenzie.br/editora/index.php/tint/article/
viewFile/3119/2622

FOLLADOR, Kellen Jacobsen. A mulher na visão do patriarcado brasileiro: uma herança ocidental.

Revista fato&versões / n.2 v.1 / p. 3-16 / 2009. Disponível em: http://200.233.146.122:81/
revistadigital/index.php/fatoeversoes/article/viewFile/3/102

MAGALDI, Sábato. Nelson Rodrigues, Teatro completo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1989.

MAYER, Hans. Historia Maldita de la Literatura: La mujer, El homossexual, el judío. Madrid:

Taurus Ediciones, 1977.

PERROT, Michelle. História das mulheres no ocidente. Do renascimento à idade moderna. Porto:
Afrontamento, 1990.

PLATÃO. O banquete:  Apolodoro e um companheiro.  Disponível em: http://

www.dominiopublico.gov.br/download/texto/cv000048.pdf

PIRANDELLO, Luigi. Seis Personagens à procura de Autor: comédia a ser criada. Coleção Os
grandes dramaturgos. Editora Peixoto Neto: São Paulo, 2004.

RODRIGUES, Talita Annunciato. RAPUCCI Cleide Antonia. A frágil realidade de plástico: um estudo

comparativo da imagem”Casa de Bonecas” em Henrik Ibsen e Katherine Mansfield. Maringá, v.
32, n. 1, p. 125-132, 2009.

SEBA, Maria Marta Baião. Personagens femininas no teatro: perpetuação da ordem patriarcal.

São Paulo: Universidade De São Paulo, 2006.

VASCONCELOS, Vania Nara Pereira. Visões sobre as mulheres na sociedade ocidental. In: Revista
Artémis, n°3, Dezembro de 2005. Disponível em: http://200.233.146.122:81/revistadigital/

index.php/fatoeversoes/article/viewFile/3/102.

Notas
____________________________
1 Escritor, roteirista e professor de Língua e Literatura Espanhola na UFPA; roteirista selecionado pela Fundaçã

o Carolina com o projeto “Filhos do Boto” (2014); diretor dos curtas “O grande Balé de Damiana” (2006) e “Os sonâmbulos”

(2014); Vencedor do 10° premio Escritor Universitário Alceu Amoroso Lima promovido (CIEE/ABL) e do

“Prêmio Maria Lucia Medeiros” com o livro de contos “A festa dos mortos” IAP - Instituto de Artes do

Pará.

2Citação do célebre diálogo final do drama “Casa de Bonecas” (1879)



103

3Casa de Bonecas é uma peça teatral do dramaturgo norueguês Henrik Ibsen narra em três atos a hipocrisia e as convenções da

sociedade do final do século XIX.

4A Mulher Sem Pecado: foi a primeira peça teatral escrita por Nelson Rodrigues.  A história gira em torno do excessivo ciúme

que Olegário sente pela segunda esposa, Lídia, e como isso atrapalha a vida do casal.

 5Seis personagens à procura de um autor: peça de Luigi Pirandello (1867-1936) que relata um ensaio de teatro. O ensaio é

invadido por seis personagens que, rejeitados por seu criador, tentam convencer o diretor da companhia a encenar suas vidas.

6Esperando Godot (Enattendant Godot) peça de teatro do dramaturgo irlandês Samuel Beckett; publicada em 1952

.



104

 BESTIÁRIO DOS SEM RAÇA

Luciana Brandão Carreira1

Disse certa vez Clarice Lispector: “mágico é como eu e meu
cachorro (Ulisses) nos entendemos sem palavras”.

Um aspecto de contorno delicado acerca da escritura de Clarice Lispector, tantas vezes

por mim visitada, merece a nossa atenção. Talvez porque nesse ponto opere uma potência que
repetidamente reabre espaços “ espaços privilegiados para o animalesco se fazer ver e, com isso,

sermos conduzidos pelo espanto a uma certa desestabilização do mundo cotidiano.
Partirei de um argumento quase óbvio: o de como os bichos, representados semanalmente

pela cronista do Jornal do Brasil, nos anos entre 1967 e 1973, contribuíram para manter acesa a
humanidade de seus leitores. A seguir, ainda que brevemente, um desdobramento desse mesmo

argumento: o de como o trânsito entre a biografia dos vários bichos com que convivera determinou
o seu lirismo marcado pela identificação com o outro “ animal, nuance também reconhecível nas

obras de literatura infantil de Clarice Lispector.
Entre os homens não existem raças, pois a condição humana é para todos.  Ao nos aproximar

dos animais, Clarice, talvez sem ter premeditado, desautoriza a ideia de diferença racial que sempre
serviu à conveniência política e colonizadora do Ocidente. Assim, a ética sustentada em sua escrita

foi também a maneira da escritora questionar o caráter humano dessa condição, caracterizando
um dos muitos motivos para tratarmos com todo o respeito o conjunto da sua obra.

Na crônica publicada no Jornal do Brasil em 17 de agosto de 1968, Clarice mais uma vez
nos conduz a essa experiência extrema, em que a animalidade humana se nos revela a partir da

história de duas baleias encalhadas na praia “ uma nas margens de Ipanema, a outra, no Leblon. A
notícia que corria pela cidade era a de que tais mamíferos imensos seriam apenas dois filhotes

que se perderam da mãe, indefesos e desamparados, em franca agonia pública nas areias
frequentadíssimas da Zona Sul do Rio de Janeiro. Aos olhos de Clarice, tal atitude humana se

converte em horror, motivo pelo qual, diferentemente dos que estão ao seu redor, ela renuncia ao
espetáculo. Nós, leitores, somos atravessados pelo seu olhar decidido – um olhar que nos olha

desde a nossa abissal animalidade. E isto porque Clarice se decide pelo olhar que faz furo, por
uma outra ética, ao participar daquele acontecimento quase inverossímil voltando-se para dentro

de si, ao nos relançar, desde aí, ao enigma da existência, confessando ao leitor sobre o terror da
morte, a agonia dos que estão por um sopro, no limite da vida. Numa genuína

revolta contra os que retalhavam as baleias e vendiam sua carne, Clarice narra
sobre a experiência humana do tempo, sobre a consciência da finitude que

diferenciaria o humano do animal. A narradora nos faz crer que esse massacre



105

tão-somente afirma a nossa humanidade porque nos coloca em contato com o que em nós é mais

bestial, na praia, no litoral entre a vida e a morte, na perplexidade da falta de sentido.
Situamos o contraponto desse limite em uma outra crônica da autora, publicada no mesmo

jornal, em que a escritora relata a sua visita à África, dessa vez dando-nos a ver as corças africanas
que os seus olhos, voltados para si, tocaram. A acentuada força liberta do feminino a ela se dispõe

quando Clarice se coloca em contato com uma legião de mulheres africanas, no seio de uma
língua e cultura tão radicalmente estrangeiras às suas, numa experiência em que o desconhecido

se mostra através daquelas mulheres que, de tão negras e enigmáticas, são aproximadas à imagem
da elegante corça selvagem, livre e indomável. A amplitude dessa experiência ilumina a narrativa.

Aliás, a literatura infantil de Clarice é o espaço privilegiado em que os animais se alternam
com os humanos em posições sempre iluminadas e em expansão, o que subverte e desestabiliza a

tradição, pois, historicamente, a figura do animal comparecia de modo apagado e secundário, em
prol da moral e sapiência humana.

Em seus textos para crianças, os bichos não ocupam o espaço narrativo em função dos
humanos. Eles não sugerem virtudes convenientes como o que se espera das fábulas oferecidas às

crianças, salvaguardando o mistério, permitindo o contato com o enigma da vida. Em O mistério
do coelho pensante, livro escrito em 1967, o mistério não está nas mãos da narradora, pois o

coelho é o próprio mistério: é ele o próprio espanto motivador do ato de narrar e que instiga o
espanto reflexivo e que lembra ao humano a falência de sua linguagem para a apreensão do

mundo.
Em A mulher que matou os peixes, publicado em 1968, o relato do crime agenciado pela

narradora, de nome Clarice, nos leva ao animal contido no humano, do qual a autora nos lembra
e pelo qual ela se desculpa: “Além de sermos gente, somos também animais”. Em A vida íntima de

Laura, de 1974, a voz narrativa se funde com a das galinhas: “Elas até parecem saber que para
Deus não existem essas bobagens de raça melhor ou pior”.

Por fim, no livro Quase de verdade (publicado um ano após a morte da escritora, em
1978), o agente da história é o cão Ulisses, embora seja Clarice a sua tradutora “ narradora. É

somente ela quem entende os seus latidos e os traduz, a única capaz de converter em linguagem
(humana) o real que não cabe na palavra, numa extrema comunhão do animal com o humano e

vice-versa.
Quem teria sido Ulisses? Ulisses era um autêntico mestiço vira-lata, de Clarice o seu grande

amigo “ embora já a tivesse mordido duas vezes no lábio superior. O seu instinto de cachorro o
protegia até mesmo dos humanos mais próximos: lambia esfuziante a escritora quando acariciado

à distância; mas a mordia, se preciso fosse, quando obrigado a uma aproximação que não desejasse.

Notas
____________________________

1 É escritora, psicanalista e psiquiatra. Doutora em Psicanálise pela UERJ/Université Paris

XIII  e professora adjunto da Universidade do Estado do Pará (UEPA). Na atualidade, pós-



106

doutoranda em estudos literários no Instituto de Estudos de Literatura e Tradição (IELT) na Universidade Nova

de Lisboa. Autora dos livros Entre  (Verve, 2014) e Os tempos da escrita na obra de Clarice Lispector – no litoral

entre a literatura e a psicanálise (Cia de Freud, 2014). Faz parte do núcleo editorial da Revista Polichinello. E-

mail: lucianabrandaocarreira@gmail.com.

.



107

A MÃE D’ÁGUA DO IGARAPÉ SÃO JOAQUIM: ENTRE REAL E IMAGINÁRIO, O

RESPEITO À SUA MORADA

Rafael Oliveira de Almeida1

Kellen Oliveira de Almeida2

(...) Cada lugar é domínio de um encantado. A encantaria representa o maior respeito ao

homem e a ordem natural. Ele coloca o homem diante de si mesmo, em confrontação

com a harmonia da natureza. Dá a eles condições de sondar o insondável, os mistérios

da vida aquática (...) Ainda lhe digo mais, a natureza é a grande mãe, a origem e o fim de

todas as coisas. Não devemos violentá-la, porque estaremos violando a nós mesmos. Os

que violam à natureza são punidos por Anhangá. (ZENEIDA LIMA, 1992, p.22/32).

O homem amazônida e o mito

A força anímica que move o homem primitivo é regida pelo poder do mito (JUNG, 2000).

Segundo este autor, esta força, arquetípica, é inconsciente, primordial (encontrada em sonhos e
visões), diferente da fórmula histórica elaborada de caráter consciente. O mito então se torna um

pensamento anterior à lógica que pode assumir uma forma alegórica, personificando coisas ou
acontecimentos (SAMUEL, 2002, p.24). As diversas sociedades do mundo, através do tempo,

possuíram e ainda possuem uma diversidade de mitos.
O mito é literatura, pois este está relacionado a narrativas orais ou escritas que se repetem

ou se modificam ao longo da história de um povo (JUNQUEIRA, 2001). Dentro da riqueza mitológica
brasileira, é possível encontrar num único mito a confluência de mitos de pelo menos três

continentes diferentes (América, África e Europa).
Pertencer a este universo, no qual estamos inseridos nos fez vivenciar os mitos da Amazônia,

e nos fez escolher, uma das narrativas do livro Visagens e Assombrações de Belém de Walcyr
Monteiro (2012). É importante ressaltar que as narrativas orais da Amazônia, apesar de imponentes,

ainda, em diversas microrregiões da floresta, tem sofrido o processo de apagamento de suas
memórias, entretanto, Walcyr Monteiro com suas geniais pesquisas a respeito dos mitos e lendas

da cidade de Belém, deixa registrado de maneira grafada o enredo de estórias do homem amazônida,
em especial o de Belém.

Nosso ensaio caminha por diferentes autores, claro, por se tratar de algo sustentado, se faz
necessária a escolha de autores que também estudam os mitos e a Amazônia. Entre eles destacamos

mais dois, Jung (2000) e Loureiro (2003), que explicam de maneira fluida e filosófica (no caso de
Loureiro) o mito e o homem amazonense em sua lida vital.

Para nós foi uma honra poder pesquisar e entender a complexidade que
o mito carrega consigo , e o seu poder arquetípico sobre os homens.



108

Visagens e Assombrações de Belém

A nossa escolha por uma análise literária pautada em uma pesquisa bibliográfica consiste

em sustentar nosso equipamento cultural enquanto estudiosos da literatura. Escobar (2010, p.119)
afirma que o equipamento cultural do estudioso de literatura influencia o seu julgamento sobre

uma obra literária.
O livro Visagens e Assombrações de Belém, até o ano 2012, estava em sua sexta edição

(edição esta que analisamos). Publicada a princípio, no Jornal A Província do Pará, “(...) visava tão
somente à preservação de um traço cultural que estava fadado ao desaparecimento (...)” (WALCYR

MONTEIRO, 2012, p.13-14). Este desaparecimento mencionado pelo autor do livro pode ser
entendido de melhor forma ao lermos Cascudo (2006, p.21-22), pois a literatura oral é

caracterizada pela persistência na oralidade, ou seja, resume-se na estória, no canto popular, nas
danças de roda, nas lendas, no mito, etc; presente na memória coletiva. A cultura popular não

constitui uma forma de saber estanque e compartimentada, é “(...) um conjunto de representações
simbólicas que, em sociedades estratificadas, caracteriza uma camada de população que não tem

acesso pleno à cultura erudita (...)” (FIGUEIREDO, 2012, p.10); ainda segundo este autor esta
forma de saber não é impermeável a novos conhecimentos, sendo assim tais saberes modificáveis

ou esquecidos ao longo do tempo (CASCUDO, 2006).
Após a primeira publicação, houve uma grande aceitação por parte do público, e que por

cartas recebidas com novos casos, sugeriu-se a reunião das histórias em livro, (...) coube ao professor
Napoleão Figueiredo (...) incentivar e ampliar o trabalho, com uma parte interpretativa (...) não

sendo, porém responsável pelas possíveis falhas ou omissões ou ainda conceitos emitidos pelo
autor (...) (WALCYR MONTEIRO, 2012, p.14).

Concluído em 1972, foi editado somente em 1986, recebendo novamente vasta aceitação
popular, tendo sua segunda publicação em 1993, e da terceira à sexta sendo publicada por

diferentes editoras, tendo pequenas modificações (texto da apresentação do livro, WALCYR
MONTEIRO, 2012).

O livro está dividido em um prefácio, onde nos é exposto o entendimento teórico da realidade
cultural da população de Belém enquanto amazônica, escrita por Napoleão Figueiredo; uma

apresentação que segundo o sumário do livro é da quarta edição; em seguida são escritas e descritas
as vinte e cinco narrativas do livro, baseadas em lendas e mitos da cidade Belém. O livro ainda

possui a delimitação da área de pesquisa para a produção do livro e uma abordagem interpretativa
da região; conclusões, documentário fotográfico; dois anexos e bibliografia. Não cabe a este trabalho

a descrição mais detalhada e sistemática do livro, entretanto nos foi de grande aporte bibliográfico
os estudos contidos no próprio livro sobre a culturalidade amazônica. A seguir descreveremos de

maneira analítica o conto escolhido.



109

O conto A mãe d’água do Igarapé São Joaquim

O autor da obra começa descrevendo o cenário do conto. O local é conhecido como Bairro

do Souza, considerado um local campestre que servia a “(...) “pic-nics” e fins de semana fora da
cidade (...)” (WALCYR MONTEIRO, 2012, p.47). A região era habitada por alguns poucos casebres,

onde viviam algumas pessoas, em geral carvoeiros e lavadeiras, entre os moradores estava Dona
Anita, protagonista da obra, que no período do ocorrido era mocinha.

Sob a quadra invernosa, “(...) algumas pessoas deveriam lavar roupa e “bater” algumas
redes no Igarapé de São Joaquim (...) Anita acompanhou-as, seguindo por uma trilha no mato (...)

“ (WALCYR MONTEIRO, 2012, p.47), apesar da pouca informação sobre a região onde ocorre a
narrativa, temos as características amazônicas do conto, sendo descritas pelo Igarapé e trilha no

mato, ainda neste trecho da obra, o autor retrata que os pés das lavadeiras afundavam nas folhas
encharcadas ou na lama.

Anita adentra o mato com suas colegas, e ao regressar uma das senhoras pergunta: “– Ó
Anita, por onde andaste? E para que queres essas flores?” Anita achou graça e respondeu: “ (...)

Estou andando pelo mato para colher flores para a Mãe d’Água deste Igarapé. A senhora não sabe
que hoje é aniversário dela? E o que lhe ofertarei, se não flores?” (WALCYR MONTEIRO, 2012, p.

47-48). E assim continuou, subindo o igarapé, imitando um ritual, levantando as flores silvestres
como oferenda. Na brincadeira, sob o leito do Igarapé, Anita caiu, se debateu com a correnteza

das águas até conseguir ficar de cócoras, e ao levantar-se

parou. E permaneceu estática. Olhava, sem conseguir tirar a vista, para um determinado
ponto do Igarapé. Ali estava uma cobra coral, vermelha, com os traços brancos e pretos
como todas as cobras corais, só que, em cima da cabeça, ela tinha ... uma cruz branca!
Enquanto Anita se recuperava e procurava sair do Igarapé, sua irmã soltava um grito.
Olharam-na. Uma folha das árvores caíra sobre sua cabeça, porém a moça queixava-se
que havia sido atingida por violenta pedrada.
- Não foi, não! Foi apenas a folha que te tocou a cabeça.
- Vocês viram que eu gritei. Se tivesse sido uma folha de árvore, não teria doído tanto!
- Que nada! Além do mais, quem iria te jogar uma pedra? E por quê? Não tem ninguém
aqui!
- O certo é que fui atingida na cabeça e por alguma coisa bastante pesada... O que terá
sido?
- Foi impressão. Vamos embora, que já terminamos o que viemos fazer. (WALCYR

MONTEIRO, 2012, p. 48-50).

Temos, portanto, o poder arquetípico sobre todas as personagens da narrativa, pois “(...) O

rio deságua no imaginário onde se pode ler a multiplicidade dos ritmos da vida e do tempo e
observar as indecisões da fronteira entre o real e o imaginário (...)” (LOUREIRO, 2003, p. 23).

A crença cabocla de que Anita não deveria ter brincado com a Mãe d’Água se confirma
quando as lavadeiras que lavavam a roupa regressam para casa chamam a atenção de Anita para

o fato de que

(...) cada lugar tem seu dono e, se a gente respeita, está tudo bem.
Mas, se irritá-los, eles podem muito bem malinar. Tu, Anita, não
tinhas nada que estar com aquela história de aniversário da Mãe



110

d’Água do Igarapé. E ainda vai se pôr a dar flores, fazendo graça. Queira Deus nada te
aconteça ...! Aquela cobra coral com a cruz branca na cabeça bem pode ser um aviso.
Nunca mais faz isto, viu?
Mas Anita não respondeu. Ela já não se sentia bem, o corpo parecia que estava ardendo.
E estava mesmo. Ao chegar em casa, tanto ela como a irmã estavam com febre alta”.

(WALCYR MONTEIRO, 2012, p. 50).

De acordo com Maués (2005, p. 262) no fundo dos rios habitam os encantados. Estes

encantados habitam cidades que estão mergulhadas nos igarapés e rios da Amazônia. Nelas vivem
os bichos do fundo, “(...) sob a forma de cobras, peixes, botos e jacarés (...) podem provocar mau

olhado ou flechada de bicho nas pessoas comuns (...)” (MAUÉS, 2005, p.265). Ainda sobre a
relevância sobre os encantados,

Mãe de bichos ou de acidentes geográficos ou de “coisas”  - cada bicho, assim como cada
acidente geográfico, rios, igarapés, lagoas, poços e portos onde atracam as canoas têm a
sua “mãe”, que os protege. Não podem ser ofendidos, e enfezar ou maltratar um animal,
ou fazer zoada na beira d’água é atrair a malineza da mãe do bicho ou igarapé (...)

(WALCYR MONTEIRO, 2012, p.217).

Possivelmente, Anita atraiu a malineza da Mãe d’Água do Igarapé São Joaquim, que vivia

ali sob a forma de cobra.
Um autor citado por Walcyr Monteiro na unidade Uma Abordagem Interpretativa do

Livro Visagens e Assombrações de Belém (2012) considera que o conceito de “(...) “mães” poderia
também ser atribuído à influência negra, que trouxe para o Brasil a crença em um bom número

de entidades femininas (...) o português, também, veio impregnado de crenças (...) além de velhas
tradições sobre as sereias (...)” (GALVÃO, 1955 apud WALCYR MONTEIRO, 2012, p. 217-218,

adaptado).
Na narrativa que Anita estava com febre alta, e que isto possivelmente tenha sido resultado

da malineza da Mãe d’Água, pois ela e a irmã dormiram

Altas horas da noite acordaram sobressaltadas, sentindo-se esquisitas e, sem saber por
que, estavam com medo. Era aquela estranha sensação de estarem sendo observadas.
Olharam ao redor. Nada viram; porém, quando suas vistas alcançaram o telhado, viram
duas enormes cobras que, fitando-as, escorregavam para as redes em que estavam. O
ecoar de seus gritos quebrou o silêncio noturno. Seus familiares acorreram. Uma
lamparina foi providenciada, porém não encontraram as cobras e nem mesmo as viram.
Anita e a irmã tiveram que ir a “experientes” até que uma finalmente as curou: tinham
ficado assombradas pela Mãe d’Água do Igarapé São Joaquim ... (WALCYR MONTEIRO,

2012, p. 50-51, adaptado).

Temos, portanto o poder arquetípico do mito. Há sempre algo de real e imaginário, com
disponibilidade ao raro, sendo este lugar privilegiado por enigmas, ante o mistério que dele emana,

buscando sua resposta-explicação no mito, libertando e isolando o homem amazônida, por
acreditar no realismo primordial das imagens (LOUREIRO, 2003), apesar de

observamos no enredo da narrativa uma sociedade considerada mais civilizada,



111

temos ainda resquícios de conhecimentos religiosos do homem primitivo no inconsciente coletivo

dos personagens do conto, pois

(...) os ensinamentos tribais primitivos tratam de arquétipos de um modo peculiar. Na
realidade, eles não são mais conteúdos do inconsciente, pois já se transformaram em
fórmulas conscientes, transmitidas segundo a tradição, geralmente sob a forma de

ensinamentos esotéricos (...) (JUNG, 2000, p.17).

Ou seja, a crença de que ali, naquele igarapé habitava um ser sobrenatural com poderes
extraordinários existe desde tempos em que o homem primitivo, sob os mistérios da floresta,

passou a considerar este local como um local propício ao mito da Mãe d’Água. Com o passar do
tempo, outros mitos e crenças mescladas em graus variados resultaram no mito à maneira como

ela se encontra na narrativa.
Se Anita e sua irmã estavam com medo, e o mito é “(...) antes de mais nada manifestações da

alma (...)” (JUNG, 2000, p.17), não é de se estranhar que ela passasse a temer a vinda da Mãe
d’Água até ela. A força mitológica se impõe sobre o seu inconsciente, que sob a forma de visão,

esboça de maneira radical os medos de seu espírito.
É possível também que Anita estivesse sonhando. Os mitos se manifestam em sonhos e

visões (JUNG, 2000). Um sonho, pois os familiares não encontraram as tais cobras vistas por elas.
A força mitológica da Mãe d’Água agindo sobre o seu inconsciente a fez sonhar que a cobra

estava em seu quarto.
Outro fato importante na narrativa é o de Anita e a irmã serem levadas a experientes. Na

Amazônia há uma tradição, que pode ser considerada no mínimo secular, em que saberes e
conhecimentos dos poderes medicinais e extraordinários dos experientes chega a substituir a

busca por médicos e fármacos, para a cura de males relacionados ao corpo e à mente. Vejamos o
que diz Walcyr Monteiro sobre isto:

Experiente – Designação usada no interior da Amazônia e subúrbios de Belém para a
mulher que, não sendo médica ou enfermeira, serve de parteira ou ainda a que sabe

lidar com encantados e encantamentos (WALCYR MONTEIRO, 2012, p.51).

Consideramos que a pajelança cabocla se faz presente neste trecho da obra. A pajelança

cabocla é “(...) um conjunto de práticas e crenças xamanísticas de um largo setor da população
amazônica, que tem em suas expressões culturais diversos elementos indígenas, africanos e

portugueses (...)” (MAUÉS, 1990, p.33-34 apud FARO, 2009, p.501). O termo “benzedeira”, por
exemplo, é a pessoa que se utiliza de ervas, banhos e chás para curar doenças, além de utilizar

também as rezas e benzeções de caráter cristão, invocando santos católicos e o nome de Jesus e
Maria (SILVA, 2006 apud ALBUQUERQUE & FARO, 2012, p.63), os banhos por sua vez teriam o

poder de afastar forças invisíveis (PACHECO, 2010, p.91). Estes são apenas alguns exemplos de
“(...) territórios onde praticantes desses universos (o amazônida) puderam

resguardar e reafirmar suas religiosidades interligadas a divindade cultuadas
por seus ancestrais (...)” (PACHECO, 2010, p.90, adaptado).



112

O homem da Amazônia tem ancestrais de pelo menos três continentes diferentes, o indígena

da América, o africano e o europeu. A religiosidade mais que cultuada, é respeitada, assim como
os indígenas não exploram a Mãe terra, pois esta não é fonte de recursos, há que respeitá-la e

honrá-la ( MATO, 2007). Anita, então, passa a respeitar a Mãe d’Água do Igarapé São Joaquim,
bem como os donos de todos os outros igarapés, furos, paranás, rios, lagos, etc. (WALCYR

MONTEIRO, 2012, p.51).

Fronteiras entre o real e o imaginário

Há no conto da Mãe d’Água do Igarapé São Joaquim a relação mitologizada do homem da
Amazônia. Onde o rio deságua se pode observar “(...) as indecisões da fronteira entre real e o

imaginário (...)” (LOUREIRO, 2003, p.24); “(...) expressão simbólica do drama interno e inconsciente
da alma (...) espelhadas no fenômeno da natureza (...)” (JUNG, 2000, p.18).

Os resquícios arquetípicos do homem primitivo ainda habitam a mente de Anita, vejamos
o que diz Jung

Para o primitivo não basta ver o Sol nascer e declinar; esta observação exterior deve
corresponder – para ele- a um acontecimento anímico, isto é, o Sol deve representar em
sua trajetória o destino de um deus que, no fundo, habita unicamente a alma do homem

(...) o homem pensou em tudo, menos na alma, para explicar o mito (...) (JUNG, 2000,p.18)

Ou seja, para Anita, a explicação dos fatos ocorridos entre igarapé e floresta e as
consequências de sua desobediência perante a Mãe d’Água, se deve ao fato do mito se impor sobre

sua alma, sua mente. Por menos primitiva que seja Anita, os ensinamentos do homem primitivo
ainda habitam as crenças dela e dos demais.

Na Amazônia o espaço infinito põe a visão e o espírito em repouso. A encantaria rompe
essa irregularidade pela diversidade da imaginação, há um mundo revolto de boiúnas, botos,

mães-d’água, iaras, curupiras, porominas, etc. (LOUREIRO, 2003, p.27).

Referências bibliográficas

CASCUDO, L. C. Literatura Oral no Brasil. 2.ed. Global: São Paulo,2006, p. 21-154.

ESCOBAR, Marcos Antônio. O equipamento cultural do estudioso de literatura: o problema da
relação entre crítica e erudição. In: ESCOBAR, Marcos Antônio; LIGNANI, Angela Maria de Oliveira;

BARBOSA, Ivanilda.  O contexto da obra literária, volume 1. São Paulo, Pearson Prentice Hall,
2010, p. 88-118.

FARO, M. C. S. Mistérios de Patua-Anu: um estudo sobre a pajelança e as muheres pajés em Soure
(Ilha do Marajó). Comunicações do III Fórum Mundial de Teologia e Libertação:

Belém, 2009, p. 500-506.



113

FIGEUIREDO, N. Prefácio. In: WALCYR MONTEIRO. Visagens e Assombrações de Belém. 6. ed.

Cromos Editora: Belém, 2012, p.9-11.
JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrópolis, Vozes, 2000, p. 1-200.

JUNQUEIRA, C. O poder do mito. In: SIMÕES, M.S. Cultura e Biodiversidade: Entre Rio e a Floresta.

UFPA: Belém, 2001, p.319-333.
LIMA, Zeneida. O mundo místico dos Caruanas e a revolta de sua ave. 1992. 2.ed. Belém: EDIÇÕES

CEJUP. p 7-22.
LOUREIRO, J. J. P. Meditação e devaneio: entre rio e floresta. Somanlu: Revista de Estudos

Amazônicos do programa de pós-graduação em Sociedade e Cultura na Amazônia da
Universidade do Amazonas. Manaus,  n.1, 2000, p. 23-33.

MATO, D. No hay saber “universal”, la colaboración intercultural es imprenscindible. Alteridades
vol.18 no.35 México ene./jun. 2008.

MAUÉS, R. H. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo amazônico: a religião. Estudos
Avançados, São Paulo, 2005, p. 259-274.

PACHECO, A.S. Encantarias Afroindígenas na Amazônia Marajoara: Narrativas, Praticas de Cura
e (In) tolerância Religiosas. Dossiê: Biodiversidade, política, Religião. Belo Horizonte, v.8, n.17,

p.88-108, abr/jun.2010.
SAMUEL, R. Novo Manual de Teoria Literária. Vozes: Petrópolis, 2002, p.23-39.

WALCYR MONTEIRO. Visagens e Assombrações de Belém. 6. ed. Cromos Editora: Belém, 2012,
287.p.

Notas

____________________________
1 Graduando em letras português/inglês pela Universidade de Uberaba, possui um fascínio pela literatura amazônida,

em especial a oral e os mitos em Walcyr Monteiro.

2 Graduada em Letras Língua Portuguesa pela Universidade Vale do Acaraú, é estudiosa das relações entre literatura

e ensino de língua portuguesa, possuindo vasta experiência nesta área



114

O COMPANHEIRO IGNORADO DE MANUEL FERREIRA: O RETRATO DE UM INTELECTUAL
ORGÂNICO

                                                                                          Rodrigo Conçole Lage1

Resumo: O objetivo desse artigo é analisar o conto O companheiro ignorado, do escritor português

Manuel Ferreira, partindo do princípio de que ele retrata a atuação do chamado intelectual
orgânico. Com esse objetivo, dividimos nosso artigo em duas partes. Na primeira, apresentamos a

definição gramsciana de um intelectual orgânico. Na segunda parte, analisamos a narrativa a
partir desse referencial teórico.

Palavras-chave: Intelectual orgânico. Manuel Ferreira. Literatura portuguesa.

Introdução
Apesar do caráter artístico da literatura, inúmeros autores escreveram seus textos motivados

por razões extraliterárias e, dentre elas, destacam-se as de natureza política. Nesse sentido, devido
a sua própria natureza de luta e transformação social, compreende-se o motivo do marxismo ter

exercido grande influência na produção dos mais diferentes escritores e movimentos literários,
ao longo do século XX. Em Portugal não foi diferente, o neorrealismo2 português, movimento

literário do qual Manuel Ferreira fez parte, é um exemplo desse caso. Apesar das diferenças entre
seus integrantes, segundo Isabela Gomes Bustamante (2011, p. 31):

O que de fato havia era uma base em comum, a ideologia socialista marxista, cuja
realidade foi ficcionalizada de formas distintas, baseadas nos interesses pessoais, nas
escolhas e talentos estéticos de cada autor com o intuito de aproximar a arte e a política

do grande público, tornando-as acessíveis.

Se o objetivo do comunismo é a transformação da sociedade, o intelectual é, naturalmente,

um dos envolvidos nesse processo. Ele tem sido retratado, ao longo da história, em diferentes
obras literárias e não poderia ficar de fora de uma literatura politicamente engajada. Portanto, o

seu papel na sociedade é um dos muitos temas literários passíveis de serem abordados a partir de
um viés político. Tal constatação nos levou a escolher o conto O companheiro ignorado, de Manuel

Ferreira, como objeto de estudo pelo modo como o escritor trabalhou o assunto.
O escritor português Manuel Ferreira nasceu no ano de 1917, em Gândara dos Olivais, na

freguesia de Marrazes, que faz parte do concelho de Leiria, em Portugal. Como parte de sua
literatura foi publica em Cabo-Verde, ele é também estudado como sendo parte da literatura

africana de língua portuguesa. Ele estreou na “ficção com o volume de contos Grei, de 1944”
(ALMEIDA, 2015, p. 53). O conto aqui estudado faz parte deste livro. Deve-se

destacar o fato de que o autor introduziu mudanças no texto da segunda edição
da obra, que é o que utilizamos em nosso estudo3.



115

Por fim, nosso artigo se divide em duas partes. Na primeira, discutimos a origem do

intelectual para então compreendermos descrição dos dois personagens centrais da narrativa.
Esperamos com isso contribuir para o aprofundamento da discussão a respeito da presença do

intelectual dentro da literatura, e do seu papel na sociedade; e também para um melhor
conhecimento da obra desse escritor, quase que totalmente desconhecido entre nós.

O que é o intelectual orgânico? Um exame da questão.

Ao longo da história, diferentes grupos (filósofos, teólogos, cientistas, etc.) se

destacaram pelo fato de exercerem na sociedade uma atividade intelectual. Contudo, a noção de
que determinada pessoa é um intelectual, tal como o entendemos hoje, é de origem moderna. A

palavra propriamente dita, segundo Andréa Figueiredo Leão Grants (2013, p. 778), “teve origem
na França durante o Caso Dreyfus. Este caso tomou repercussão após o artigo indignado e

denunciatório denominado “J’Accuse” de Émile Zola”.
Assim, “a palavra passa a ser utilizada na sociedade para se referir às pessoas que

pensam criticamente essa sociedade” (Idem). Esse é o sentido comumente dado ao termo na
contemporaneidade. Essa diferenciação é importante, pois, nem toda atividade intelectual leva,

necessariamente, a essa análise crítica da sociedade. Um matemático ou um pintor pode se dedicar
exclusivamente ao seu ofício, sem nenhuma preocupação social e política, apesar das controvérsias

que esse tipo de atitude causa. A questão é que, para Gramsci, cada classe produz seus próprios
intelectuais:

Todo grupo social, ao nascer do terreno originário de uma função essencial no mundo
da produção econômica, cria também, organicamente, uma ou mais camadas de
intelectuais que conferem homogeneidade e consciência da própria função não apenas
no campo econômico, como também no social e político: o empresário capitalista gera
junto consigo o técnico da indústria, o cientista da economia política, o organizador de

uma nova cultura, de um novo direito etc. (GRAMSCI, 1999, p. 265).

É por essa vinculação a classe que um intelectual é orgânico, o que o diferencia do

tradicional, que se via como alguém neutro, acima das classes e das lutas e mudanças sociais:

A sua “neutralidade” e o seu distanciamento, na verdade, os tornavam incapazes de
compreender o conjunto do sistema da produção e das lutas hegemônicas, onde fervia o
jogo decisivo do poder econômico e político. Com isso, acabavam sendo excluídos não
apenas dos avanços da ciência, mas também das transformações em curso na própria

vida real (SEMERARO, 2006, p. 367).

Ao mesmo tempo, com o passar dos anos, a sociedade passou a supervalorizá-lo,
desenvolvendo uma visão idealizada que via “o afazer intelectual como um afazer supra-humano,

dignos de poucos” (Ibid., p. 779). O que, naturalmente, praticamente excluía
todas as pessoas das camadas mais baixas da sociedade, que estavam, em maior

ou menor grau, excluídas da educação formal e da educação superior. Mesmo



116

na contemporaneidade, encontramos certa resistência a ideia de que uma pessoa iletrada ou um

autodidata possa ser vista como um intelectual. A noção de intelectual orgânico, entre outras
coisas, também é uma tentativa de se quebrar esse paradigma:

Por intelectuais, deve-se entender não só aquelas camadas comumente compreendidas
nesta denominação, mas, em geral, todo o estrato social que exerce funções organizativas
em sentido lato, seja no campo da produção, seja no da cultura e no político-

administrativo [...] (GRAMSCI, 2002, p. 95).

Dentro desse ponto de vista, mesmo na classe operária teremos a presença de

intelectuais. Uma ideia dificilmente aceita na visão tradicional de sua natureza. Mas, se o intelectual
tradicional se caracteriza por sua neutralidade o orgânico, segundo Giovanni Semeraro (2006, p.

377-378):

“Orgânicos”, ao contrário, são os intelectuais que fazem parte de um organismo vivo e
em expansão. Por isso, estão ao mesmo tempo conectados ao mundo do trabalho, às
organizações políticas e culturais mais avançadas que o seu grupo social desenvolve
para dirigir a sociedade. Ao fazer parte ativa dessa trama, os intelectuais “orgânicos” se
interligam a um projeto global de sociedade e a um tipo de Estado capaz de operar a
“conformação das massas no nível de produção” material e cultural exigido pela classe
no poder. Então, são orgânicos os intelectuais que, além de especialistas na sua profissão,
que os vincula profundamente ao modo de produção do seu tempo, elaboram uma
concepção ético-política que os habilita a exercer funções culturais, educativas e
organizativas para assegurar a hegemonia social e o domínio estatal da classe que
representam.

Mas, não só fazem parte de um organismo, mas tem consciência disso, isto é, de que

são membros de sua classe e, consequentemente, atuam nela. Atuação que, naturalmente, adquire
um caráter global por estar relacionada ao pertencimento da classe a sociedade como um todo.

Essa situação naturalmente amplia seu leque de atuação, numa combinação de conhecimento
(filosófico e científico) e prática. Assim, se os intelectuais tradicionais se destacavam por sua

atividade escrita (e falada), os orgânicos:

[...] manifestam sua atividade intelectual de diversas formas: no trabalho, como técnicos
e especialistas dos conhecimentos mais avançados; no interior da sociedade civil, para
construir o consenso em torno do projeto da classe que defendem; na sociedade política,
para garantir as funções jurídico-administrativas e a manutenção do poder do seu grupo

social (Ibid., p. 378).

Assim, se o intelectual orgânico tem alguns pontos em comum com o tradicional, é

inegável o fato de que ele possui suas próprias especificidades. Na próxima seção, ao analisarmos
o conto, veremos como Manuel Ferreira construiu um personagem que tipifica esse modelo de

intelectual.



117

O retrato de um intelectual orgânico em O companheiro ignorado

O companheiro ignorado é um conto narrado pelo protagonista que, na primeira

pessoa, relata suas próprias experiências como personagem principal, ou seja, é o que a crítica
classifica como um narrador autodiegético (CARDOSO, 2003, p. 58). O início dá a impressão de

que o narrador está conversando com alguém quando ele diz: “Para trás, dei-me ao gosto de
contar-vos alguns episódios da minha infância” (FERREIRA, 1978, p. 107). Contudo, isso seria um

tanto contraditório, pois, no final do relato, ele deixa claro que está escrevendo um relato:

Nem me recordo do seu nome, nem o reconheceria agora se o topasse numa esquina da
rua desta grande cidade ou num dos cafés onde me renascem muitos dos meus sonhos
[...], mas se por qualquer motivo me vieres a ler, aqui fica, meu velho companheiro,

jamais esquecido, jamais traído, essa homenagem (Ibid., p. 114).

Diante desse fato, aparentemente contraditório, a única hipótese que me apresenta é
a de que ele está escrevendo para alguém e explicando o motivo de estar lhe enviando mais um

relato de sua vida, o que seria coerente com sua atuação como intelectual, possivelmente para ser
publicado por essa pessoa. O conto relata parte da trajetória de vida do protagonista e conta como

o contato com um desconhecido, no curso noturno que frequentava, transformou sua vida e o
levou a ser professor. Somos informados de que, como os protagonistas dos outros contos do Grei,
com exceção do senhor Lúcio, de O espantalho, ele veio de uma família pobre e passou por muitas
dificuldades por isso:

Infância por sinal bastante amargurada. A adolescência, pobre de mim, que problemas
não me traria também. Largos anos um mundo de dificuldades e incompreensões semearia
o caminho que venho percorrendo. Minha mãe, vezes sem conto havia-me dito, filho,
pobre nasce para o trabalho. A minha condição, portanto, seria a de trabalhar, trabalhar

(Ibid., p. 107).

Toda a narrativa gira em torno desse velho companheiro e no papel que ele exerceu
para a transformação do protagonista em um intelectual orgânico, partindo do princípio de que

o professor também pode ser classificado dessa forma, apesar de revelar certa melancolia diante
de seus desenganos e desilusões. O que não o impediu de, por sua vez, também procura exercer o

mesmo papel do amigo junto aos seus alunos:

E hoje, mestre apagado, tenho para mim que a melhor semente que posso deitar à terra
é a de transmitir aos meus jovens alunos essa consciência da vida que me trouxe, em

meio do tumulto, e no seio das paixões, ema tal serenidade (Ibid., p. 114).

 Chama a atenção o fato de que, apesar das escassas informações sobre esse amigo, o

autor tenha construído uma imagem muito idealizada do personagem. O
importante para o autor não é o físico, daí as descrições vagas: “bem mais idoso

do que eu. Teria para aí uns vinte e poucos anos de idade” (Ibid., p. 108); mais



118

tarde ficamos sabendo dos “seus cabelos loiros” e “seus olhos verdes” (Ibid., p. 112). O importante

é o caráter e a personalidade. A idealização com que o descreve é uma consequência natural do
ideal que norteava os comunistas e do caráter heroico que davam a sua luta.

Isso fica mais claro com o fato de que, posteriormente, o protagonista passa a olhá-lo
criticamente e isso o leva a ter uma visão menos idealizada do velho amigo. Assim, num primeiro

momento, a sua descrição é composta apenas de elogios: “diferente de todos lá”, “tom repousado e
trazia as lições sabidas”, “inteligente e generoso”, “revelava equilíbrio, serenidade” (Idem). Visão

que cresce com o convívio: “Impressionava-me sua modéstia e a sua cultura” (Ibid., p. 109).
Só mais tarde essa primeira impressão se atenua e já vemos que ela faz uma crítica ao

antigo modo de ver. Uma comprovação disso é o fato de que, a respeito da cultura do amigo,
afirma: “Profunda podia não ser, penso-o hoje, ao contrário desta altura, já tão dado a admiração

dos dons alheios” (Idem). Essa admiração surge não só pelas qualidades do amigo, mas devido a
tudo o que aprendeu com ele. Parte do conto é uma rememoração de algumas coisas importantes

que ele lhe ensinou (Ibid., 109-110).
 Mesmo não usando o termo, a história deixa claro que seu amigo foi um militante

comunista quando, por exemplo, depois de descrever seu conhecimento afirma: “Procurava,
percebi-o mais tarde, dar-me uma visão dialética da vida. Os homens em sociedade, aquilo que

essencialmente os liga, as suas relações de produção, tudo para mim era novidade, sedução,
descoberta” (Ibid., p. 109). Ou pelos livros e misteriosos textos que ele lhe emprestava, e que

exigiam sigilo porque, mesmo que o protagonista ainda não o soubesse, seria perigoso se fossem
denunciados as autoridades:

Ia muitas vezes ao seu quarto, emprestava-me livros, entregava-me papeis estranhos e,
cuidado pá!, passa-os só a amigos de confiança. Deu-me a ler a Mãe, de Gorki, deu-me
o Espião, Os dez dias que abalaram o mundo, A guerra e a Paz, e outros, claro, que eu

devorei espantado (Ibid., 110).

Assim, vemos que de forma militante, ele procurava difundir entre as pessoas sua

visão de mundo, isto é, os ideais comunistas. Ao mesmo tempo, sendo um intelectual, procurava
instruir o colega e também transformá-lo num deles, talvez com o objetivo de que ele exercesse o

mesmo papel em sua comunidade, já que estava ali de forma temporária; no que teve sucesso
porque o protagonista, como já foi dito, virou professor e procurou fazer o mesmo. Afinal, o

intelectual não é só o que produz conhecimento, mas é também aquele que o dissemina:

Criar uma nova cultura não significa apenas fazer individualmente descobertas
“originais”, significa também, e sobretudo, difundir criticamente verdades já descobertas,
socializá-las por assim dizer: e, portanto, transformá-las em base de ações vitais, em

elemento de coordenação e de ordem intelectual e moral (GRAMSCI, 1999, 95-96).

Por outro lado, no exercício de suas atividades políticas, o misterioso
personagem foi obrigado a ter uma vida dupla, devido à perseguição promovida

pelo Estado e, talvez, pelo caráter de algumas de suas atividades. Seja como for,



119

ele teve o mesmo fim de muitos dos militantes comunistas, o que não quer dizer que não tenha

passado para alguns a imagem de um herói:

Por muitos meses ninguém soube dar relação dele. Mas um dia a notícia chegou. Tinha
sido preso, não se sabia onde nem como. Dele começaram a correr então, entre os seus
amigos e conhecidos, as mais incríveis histórias.  Na prisão não falou. Aquele corpo
franzino tudo havia suportado – e o que ele suportara! Não denunciara um amigo, não
denunciara ninguém. Tanta coisa se contava que ao fim de algum tempo víamo-lo feito
um herói (FERREIRA, 1978, p. 112).

A admiração pelo amigo e tudo o que aprendeu com ele foram elementos importantes

para que o protagonista também viesse a se tornar um intelectual orgânico como o outro foi.
Contudo, o elemento central para isso, foi um incêndio na capela que levou a as pessoas a lutarem

contra o fogo: “Mas agora via só na minha frente aquela multidão em peso, a grei inteirinha
gritando, chamando, lutando” (Ibid., p. 113). Tal fato foi o concretização do que o amigo lhe

ensinou:

Dias depois, relacionava tudo isto com o que o meu companheiro me havia dito sobre a
possibilidade de os homens se poderem entender. A dita expressão que antes me parecera
um tanto artificiosa, pela primeira vez teria sido para mim, ali no fogo daquela noite,

uma exemplificação concreta (Ibid., p. 114).

Nos dois últimos parágrafos, fazendo um balanço das alegrias e decepções de sua
vida, ele ainda mantém a confiança no ser humano. Apesar de o personagem não dizer, pode se

dizer que seja no sentido de ser capaz de criar uma sociedade onde todos são iguais e estão unidos,
sem divisões de classe. Por fim, deixa claro que nunca se esqueceu do amigo, a quem se dirige no

final, e mesmo sendo um “mestre apagado” (Idem) ele procura transmitir aos alunos o que aprendeu
com ele. Tornando-se, assim, um intelectual orgânico.

Conclusão

Examinando o conto de Manuel Ferreira adotamos a tese de que ele pretende descrever

a atuação de um intelectual orgânico na formação de um novo intelectual que, por sua vez, procura
fazer o mesmo. Devido ao engajamento político do autor ele faz um retrato bastante idealizado da

figura do intelectual orgânico, que reflete os ideais do período em que viveu. Esperamos assim
contribuir para as discussões a respeito das representações do intelectual na literatura e para um

maior conhecimento da obra de Manuel Ferreira.

Referências bibliográficas

ALMEIDA, Adriano Guilherme de. 122 f. Vozes subterrâneas: embates discursivos

em Angústia, de Graciliano Ramos, e Voz de prisão, de Manuel Ferreira.



120

Dissertação (Mestrado em Estudos Comparados de Literaturas de Língua Portuguesa) – USP, São

Paulo, 2015. Disponível em: <http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8156/tde-09062015-
130702/pt-br.php>.

BUSTAMANTE, Isabela Gomes. 147 f. A reinvenção do real na obra de Augusto Abelaira. Tese

(Doutorado em Letras) – PUC-Rio, Rio de Janeiro, 2011. Disponível em: <http://
www.maxwell.vrac.puc-rio.br/Busca_etds.php?strSecao=resultado&nrSeq=17934@1>.

CARDOSO, Luís Miguel. A problemática do narrador da literatura ao cinema. Lumina, Juiz de

Fora, v.6, n.1/2, p. 57-72, 2003. Disponível em: <http://www.ufjf.br/facom/files/2013/03/R10-
04-LuisMiguel.pdf>.

FERREIRA, Manuel. Grei: Contos. Lisboa: Plátano Editora, 1978.

GRAMSCI, Antonio. Cadernos  do cárcere. v. 1.  Introdução  ao  estudo  da  filosofia.  A filosofia de

Benedetto Croce. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1999.

__________. Cadernos do cárcere. vol. 5. O risorgimento, notas sobre a história da Itália. Edição
e Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002.

GRANTS, Andréa Figueiredo Leão. O intelectual orgânico: breve análise de sua relação com a

comunicação científica. Revista ACB, Florianópolis, v. 18, n. 1, p. 777-795, 2013. Disponível em:
<https://revista.acbsc.org.br/racb/article/view/865>.

SEMERARO, Giovanni. Intelectuais “orgânicos” em tempos de pós- modernidade. Caderno Cedes,

Campinas, v. 26, n. 70, p.373-391, 2006. Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/ccedes/v26n70/
a06v2670.pdf>.

Notas
____________________________
1 Graduado em História (UNIFSJ). Especialista em História Militar (UNISUL). Professor de História da SEEDUC-RJ.

2 Apesar da influencia isso não quer dizer que todos fossem militantes do partido comunista. Segundo Isabela Gomes

(2011, p. 33-34): “A expressão Neo-Realismo foi adotada devido à impossibilidade de se utilizar a expressão Realismo

Socialista, visto que nem todos os artistas neo-realistas eram comunistas nem seguiam orientações comunistas formais.

No entanto, “neo” não se referia ao antigo realismo reconstituído, segundo as necessidades atuais, por exemplo, em

termos de arte, não significou simplesmente regressar ao Realismo, mas sim distanciar-se dessa

captação fotográfica ou especular do mundo”.



121

3 Seria importante a realização de um estudo comparativo das duas versões do texto, mas, devido ao fato de que não

dispomos da primeira versão, isso não pôde ser feito, o que não invalida nossa análise do texto. Além disso, seria

importante verificar se o tema foi trabalhado em outras de suas obras, mas isso fugiria aos limites de nosso trabalho.



122

LA MORFOLOGÍA DEL CUENTO MARAVILLOSO EN LA PELÍCULA EL LABERINTO DEL
FAUNO

Wendy Joyce Siqueira Macêdo (UFPA)1.

Resumen: Esta investigación tiene como objeto de estudio realizar un análisis comparativo entre

la película hispano-mexicana El laberinto del fauno (2001) y la teoría del formalista ruso Vladimir
Propp, que dio origen a su libro La morfología del cuento maravilloso (1928). Partiendo de la

premisa de la propia obra, buscaremos analizar la película morfológicamente para encontrar los
elementos apuntados por su autor (el daño, el objeto mágico y el héroe) en la película. Basándonos

en las contribuciones de Daniel Pinna (2005), Guillermo Del Toro (2006), Tzvetan Todorov (2007),
Gonzaléz Iñárritu (2006), Castilho Di Biasi (2011) y Nadia Gotlib (2006), destacaremos las

similitudes entre las dos obras.

Palabras clave: El laberinto del fauno. Propp. El cuento maravilloso.

La morfología del cuento maravilloso y los estudios de Propp

Antes de explicar qué es un cuento maravilloso debemos comentar la definición que se
usa en botánica para definir la palabra morfología. Por morfología se entiende el “estudo das

partes que constituem um todo e das relações entre essas partes e o todo” (PROPP, 2001, p. 07).
Encontramos también adecuada sugerí una de las definiciones lingüística propuesta

por Acebo:

La morfología examina las palabras desde el punto de vista formal, analizando su estructura
interna, los mecanismos que permitirían su clasificación en diversas clases a partir de sus
características comunes. Por tanto, la morfología es el estudio de la forma y de la estructura

(ACEBO, 2008, p.19).

Ya sabemos que el estudio de la morfología es doble. Por un lado, analiza la estructura
interna de la palabra descomponiéndola, y por otro, vuelve a componerla para clasificarla

juntamente con otras palabras en clases, donde haya rasgos formales comunes (ACEBO, 2008,
p. 19). Fue en la forma de estudio de la morfología donde Propp encontró su metodología para

investigar y clasificar los cuentos, elaborando así una clasificación que les hiciera justicia (PROPP,
2001, p. 20).

constituem, e as relações destas partes entre si com o conjunto (PROPP, 2001,  p. 25).
El autor Daniel Pinna en su estudio: O lugar narrativo na mídia visual: temporalidade não

linear, afirma la importancia de los estudios de Propp:

Los estudios de Propp se distinguen de las demás investigaciones
folclóricas llevadas a cabo en su tiempo porque no se basaban en el
estudio de las fuentes históricas o mitológicas de la literatura. El
planteamiento sincrónico y descriptivo que hizo fue considerado



123

necesario para el análisis. Separando las partes que constituyen el cuento, las describió y
volvió a conectarlas para tener una noción más exactitud del cuento en su conjunto

(2005, p. 05).

Esa metodología fue adoptada dado la inconsistencia de las explicaciones anteriores sobre

las similitudes encontradas en las secuencias narrativas en varios cuentos de diferentes pueblos:

Durante muito tempo, os folcloristas se defrontaram com o fato da semelhança entre os
esquemas narrativos dos povos mais diversos, entre os quais dificilmente se encontrariam
vestígios de contato (PROPP, op. cit., p. 4)2

Não há infinita riqueza na imaginação dos povos. As ideias essenciais são poucas
numerosas. Um inventário cuidadoso de todos os contos e novelas redu-los a alguns
tipos fundamentais, a mal grado da infinita variedade que se antolha na literatura (Idem,
ibidem, p. 02)3

El autor se propone basar su propia descripción del cuento en el análisis de los aspectos
que lo constituyen. Para eso buscó definir cada parte presente en el cuento. Tal afirmación la

podemos ver al considerar que el estudio de la estructura de todos los aspectos es la condición
previa e indispensable (PROPP, 2001) para definir exactamente qué es  un cuento maravilloso.

Partiendo de esta afirmación, sabemos que la morfología es el estudio de las partes y su relación
con el todo, pero ¿cómo se aplica  en el cuento maravilloso?

Do ponto de vista morfológico podemos chamar de conto de magia a todo
desenvolvimento narrativo que, partindo de um dano (A) ou uma carência (a) e passando
por funções intermediárias, termina com o casamento (W°) ou outras funções utilizadas
como desenlace. A função final pode ser a recompensa (F), a obtenção do objeto procurado
ou, de modo geral, a reparação do dano (K), o salvamento da perseguição (Rs), etc. (PROPP,

2001, p. 25).

Andrés Jolles  (1992 apud GOTLIB, 2006, p.18) comparte la misma idea. Jolles añade en su
libro Forma Simples que los cuentos poseen una forma simple, es decir, que se pueden contar de

varias formas sin modificar su esencia. Para él, el cuento maravilloso narra cómo deberían suceder
las cosas, dejando al lector la sensación de que, en la vida real, la sucesión de los acontecimientos

normalmente no sucederían del mismo modo.
  Tanto para Jolles (1992), como para Propp, lo maravilloso está en la forma de cómo es

contado y por contener características como una estructura determinada y una cierta imprecisión
histórica, evidente en estructuras como érase una vez o cuentan que hace mucho, mucho tiempo.

Por ello, los personajes, lugares y tiempos son indeterminados históricamente. No existe precisión
histórica. (GOTLIB, 2006).

También se entiende pertinente reflexionar sobre las tres acepciones de cuento mencionadas
por Julio Cortázar:

1. Relato de un acontecimiento

2. Narrativa oral o escrita de un acontecimiento falso



124

3. Fábula que se cuenta a los niños para entretenerlos

En resumen, los cuentos no tienen una relación estricta con la veracidad porque no hay un
límite razonable entre lo real y lo fantástico dentro de la historia. Con su análisis, Propp consiguió

identificar en los cuentos una composición de cinco grandes elementos invariables:
· El problema

· El alejamiento
· Los obstáculos

· El mediador
· La resolución del problema

Fue precisamente por conseguir identificar estos elementos por lo que pudo profundizar
un poco más en su investigación. Según el propio autor, todo cuento presenta en su inicio un

problema que causa el alejamiento del héroe o de un pariente suyo. Al alejarse, el protagonista se
depara con obstáculos y, para poder vencerlos, cuenta con el auxilio de un mediador que le

concede un objeto mágico. Es a través de ese objeto mágico que el protagonista logra resolver sus
problemas.

El autor ruso llegó a esta conclusión al analizar y constatar esa composición en los diversos
cuentos que fueron recopilados por Afanássiev. Percibió que en muchas historias esos cinco grandes

elementos se repetían.
Tomemos como ejemplo la historia analizada de Babá-Yagá presente en varios cuentos

recopilados por Afanássiev y que fue de fundamental importancia para que Propp pudiese adoptar
los tres métodos de abordaje para el análisis de los cuentos maravillosos. El personaje de Babá-
Yagá4, en los cuentos rusos, se presenta como una vieja bruja mala que vuela por el bosque en una
olla remando en el aire. Vive en una casa que se desplaza porque tiene pies de araña. Sin embargo,

en los cuentos búlgaros y polacos, Babá se presenta como una bruja buena que ayuda al héroe.
Analizando estas historias Propp percibió que su origen era común porque tanto rusos,

como búlgaros y poloneses son considerados pueblos eslavos. Las transformaciones en los cuentos
se repetían. En  un cuento el personaje se presentaba como malo, en otro como bueno, con otros

personajes que podrían generar otras historias. Propp percibió que aunque cambiando algunos
puntos en la narración, los elementos eran invariables y su forma  no cambiaba. Seleccionando y

analizando 150 cuentos tradicionales rusos y llegó a un corpus. Después buscó una estructura
común en ese corpus, encontrando 31 funciones. Percibió que en los cuentos maravillosos existen

grandezas constantes y variables. Como grandezas constantes identificó las funciones de los
personajes. Como grandezas variables los propios personajes de la historia.

Para ejemplificar esa percepción cita como ejemplo, en el capítulo III de su libro (2001, p.
16), cuatro situaciones que percibió en cuatro cuentos rusos:

1. El rey entrega un águila a un valiente. El águila se lleva al valiente a otro reino

2. El abuelo da un caballo a Soutchenko. El caballo se lleva a Soutchenko a
otro reino

3. Un mago da una barca a Iván. La barca se lleva a Iván a otro reino



125

4. La reina da un anillo a Iván. Vigorosos mozos surgen del anillo y llevan a Iván a otro reino

Notamos que en estas cuatro situaciones, las funciones que los personajes desempeñan, ya
sea irse a otro reino o dar un objeto a otro persona y llevarla a otro reino, se repiten. El rey entrega
un águila a un valiente y éste con ella se va a otro reino (171), lo mismo sucede con la situación
del abuelo que da un caballo a Soutchenko (132). Sin embargo, notamos que entre las cuatro

situaciones los personajes cambian: El rey, el abuelo, un mago y la reina. Lo que nos hace llegar a
la conclusión de que la acción acometida por los personajes es la misma, a pesar de ser personajes

distintos unos de otros.

O conto maravilhoso atribuí ações iguais a personagens diferentes, por mais diferentes
que sejam. Isto permite estudar os contos a partir das funções das personagens. É

importante saber o que é realizado, e não por quem ou como” (PINNA, 2005,  p. 4).

Para identificar esas grandezas constantes en los cuentos, Propp optó por analizarlos
partiendo de las funciones porque creyó que su constancia era fundamental para su estudio. En

este estudio lo que importa es descubrir qué hacen los personajes.
 Adoptando las funciones como base para el estudio de los cuentos, encontramos una

solución para sincronizarlos y establecer una similitud entre ellos. Por funciones se entiende la
acción de un personaje, definida su importancia para el desarrollo de la acción. Las funciones no

dependen de las variaciones introducidas en el cuento por los diferentes narradores. Es decir, sea
quien sea el que haga algo o sea cual sea el motivo de porqué lo hace, las funciones no van a

cambiar. Siempre sucederá lo mismo. Estas repeticiones solamente eran observadas en las creencias
o mitos, pero con Propp esta observación pasó a ser más evidente.

Así, se pueden observar 31 funciones invariables existentes en los cuentos maravillosos.
Son ellas: Alejamiento, Prohibición, Transgresión de la prohibición, Interrogatorio, Engaño del

agresor (ardid), Complicidad, Fechoría, Carencia, Mediación, Reacción, Partida del héroe, Pruebas,
reacción del héroe ante al donante, Objeto mágico, Desplazamiento, Lucha-Combate, Marca,

Victoria sobre el agresor, Reparación, Regreso, Persecución, Salvamiento, Llegada, Pretensiones,
Tarea difícil, Realización, Reconocimiento, Desenmascaramiento, Transfiguración, Castigo/

punición y Matrimonio/ ascensión al trono del héroe.  Las funciones suelen venir acompañadas
por un número de personajes incontables y variables que ejecutan las mismas acciones.

Sobre esto, Propp (2001, p. 17) nos dice: “As funções de certos personagens dos contos
maravilhosos se transferem para outros personagens”. Esa es una característica interesante de los

cuentos de magia, ya que por un lado tenemos la variedad de los personajes y por el otro la
invariabilidad de los actos que estos ejecutan.

En su estudio, el autor ruso, además de identificar las funciones que componen los cuentos,
las nombró y les atribuyó a cada una un símbolo. De este modo, es más fácil identificarlas dentro

de los cuentos y analizarlas bajo una perspectiva más teórica.
En resumen, destacando lo que Pinna (2005, p.08) ha mencionado en su

estudio sobre Propp, podemos percibir cuatro características principales basadas
en el estudio de las funciones en los cuentos maravillosos:



126

I.Las funciones de los personajes son elementos constantes y permanentes en los cuentos.

II. Su número es limitado. Suman, en total, treinta y una.
III. La secuencia es siempre idéntica. Aunque un cuento no presente todas las funciones,

la sucesión de secuencias es idéntica, incluso su ausencia no cambia la estructura
como un todo.

IV. Los cuentos son monotípicos en lo que respecta a su estructura.
Simbólicamente, bajo un concepto exacto, se puede ejemplificar cada función de la teoría

de Propp en el esquema siguiente:.

Ejemplo:

Donde:
α representa la situación inicial (la presentación del ambiente, personaje, miembros de

la familia).

δ representa la transgresión de la prohibición.
A representa el personaje sufre un daño.

B representa el alejamiento de un pariente de la familia (padre, madre y etc). El personaje
se marcha a la guerra o a comerciar.

C representa el héroe decide sanar de este daño.
  marca la partida del héroe.

I representa que el héroe en su partida es marcado.
H representa que se desencadena la lucha entre el villano y el héroe.

   representa que el héroe vuelve a su casa.
W representa la recompensa del personaje, que puede ser en forma de matrimonio o de

reparación del daño.
Se hace importante explicar que la situación inicial no es propiamente una función. Sin

embargo, no puede ser ignorada porque, en realidad, es la que marca el inicio del cuento. Por eso,
se convierte en un elemento morfológico imprescindible porque es a partir de ella de la que

suceden las otras funciones en el cuento y este puede desarrollarse. A este desarrollo lo llamamos
secuencia (PROPP, op. cit., p. 31-60).

Propp  percibió en su análisis que lo que cambia son los personajes y el objeto mágico, pero
que las funciones de los personajes se mantenían. Por lo tanto, se concluye que en los cuentos los

personajes son variables, pero hay constancia en sus actos.Para Gotlib (2003, p. 12) los cuentos
poseen tres características principales: la movilidad, la generalidad y la pluralidad, todos los cuentos

tienen funciones auxiliares que ayudan en la composición y definición de los cuentos maravillosos.
Podemos destacar dos tipos de elementos auxiliares: Los elementos auxiliares que conectan las

funciones y favorecen el surgimiento de otros cuentos. Conectan las funciones importantes, por
ejemplo, el héroe camina para luchar y vencer al villano. Es en ese caminar del

héroe en el que sucede algo, y este algo es una función auxiliar y las motivaciones
son elementos que apoyan y complementan el cuento. Sirven para rellenar algún



127

hueco en la historia y darle cohesión. El héroe está motivado en matar a la bruja para liberar a la
princesa de la torre y casarse con ella.

Análisis de la película El laberinto del fauno bajo la perspectiva de Propp

La película El laberinto del fauno se estrenó en 2006. En ella, Guillermo Del Toro nos

cuenta que la España de 1944 es dominada por el gobierno del dictador Francisco Franco. Tras
el fin de la Guerra civil española (1936-1939), los franquistas intentan sofocar los focos de

sublevados, contrarios al régimen. Paralelamente a esto, en el contexto de la Segunda Guerra
Mundial, los aliados empiezan a vencer al nazismo y hay una esperanza, por parte de los que

luchan contra la dictadura de Franco, de que España pueda ser libre también. En este escenario
el espectador conoce a Ofelia, una niña de poco más de 10 años que se marcha a un pueblo del

norte de España con su madre, Carmen, que está en estado avanzado de gestación. El objetivo del
viaje es que madre e hija se reúnan a Vidal, padrastro de Ofelia, que es huérfana de padre.

Vidal es el capitán de las tropas franquistas que están en ese pueblo para acabar con
todos los sublevados que luchan contra el régimen de Franco. En un paseo por el bosque que

rodea el pueblo, Ofelia descubre un laberinto con hadas que la ayudan, con un fauno misterioso
que le dice que es la princesa Moana, hija del rey de Belmorra y que le presenta tres pruebas

como forma de confirmar que su esencia de princesa no se perdió durante su vida en el mundo
de los humanos. Solamente así, resolviendo con éxito las pruebas, podrá volver al reino de su

padre, el rey.
Del Toro crea una historia con elementos fantásticos que contiene dos historias dentro de

una. La primera, real y verosímil, se desarrolla en el contexto de la posguerra civil española y los
diferentes acontecimientos que tuvieron lugar después de la victoria del general Franco en España,

acontecimientos que están representados en el personaje de Vidal. Paralelamente, la segunda
historia es la de una niña, Ofelia, con mucho valor y que solo quiere estar sola con su madre, que

tiene que enfrentarse a una nueva vida, con un nuevo padrastro y un hermano en camino, que
lee cuentos de hadas que le permiten acceder a un mundo lleno de magia y peligros, igual que el

mundo real. La transición de Ofelia entre estos dos mundos lleva al espectador a cuestionar la
realidad y la imaginación presentes en la película.

El espectador se depara con el elemento fantástico desde la primera escena. Segundo la
autora Herringer (2005, p. 4) en su tesis de doctorado  lo fantástico suele aparecer a través de

símbolos, indicaciones o elementos sugestivos. Mención especial también podemos hacer a la
definición que Todorov (2007, p. 4) ha hecho sobre el asunto, definiéndolo como estructuras

narrativas que esbozan una situación o un  lugar fantástico, irreal.
Del Toro asoció  esas dos historias al cuento de hadas. Nos convence de que dentro del

mundo real, de guerras, dolor y violencia, hay un mundo lleno de magia. El tema de “lo real
versus lo imaginario” siempre está presente en las películas del autor mexicano.

El laberinto del fauno también cumple este guión porque es una narrativa que
posee una estructura que esboza una situación fantástica.



128

Ofelia cada vez que se adentra en el laberinto hace confrontar lo real y lo imaginario. No

tiene miedo en el mundo fantástico, que es un mundo totalmente desconocido. Lo enfrenta y se
refugia en él para huir del mundo real. Lo asume como si fuera una fuga de su vida real, sin

percibir que es el mundo imaginario es tan terrorífico como el mundo real.
Como ya he mencionado, lo fantástico, lo extraño y lo maravilloso están presentes desde la

primera escena. Aunque parezcan semejantes, existen algunas diferencias entre los tres. El autor
Tzvetan Todorov en su libro Introducción a la literatura fantástica, plantea una distinción muy

interesante entre los tres:

Lo fantástico no dura más que el tiempo de una vacilación: vacilación común al lector y
al personaje, que deben decidir si lo que perciben proviene o no de la ‘realidad’ tal como
existe para la opinión corriente. Al finalizar la historia, el lector, si el personaje no lo ha
hecho, toma sin embargo una decisión: opta por una u otra solución, saliendo así de lo
fantástico. Si decide que las leyes de la realidad quedan intactas, y permiten explicar los
fenómenos descritos, decimos que la obra pertenece a otro género: lo extraño. Si, por el
contrario, decide que es necesario admitir nuevas leyes de la naturaleza mediante las
cuales el fenómeno puede ser explicado, entramos en el género de  lo maravilloso”.

(TODOROV, Tzvetan, 2007, p. 22).

 Cuando la película empieza, el espectador es transportado del final de la historia al inicio,

a través de los ojos de la niña:

Oscuridad: una dulce canción de cuna, tarareada por una voz femenina (…). Una
respiración infantil: Difícil, llena de dolor (…). En primer plano, el rostro de Ofelia: 10
años, ojos enormes, húmedos, pelo negro como el ala de un cuervo. Yace en el suelo
musgoso. De su nariz mana un grueso hilo de sangre. Pero la sangre fluye hacia atrás,
hacia la nariz. Gota a gota, la sangre desaparece y su piel absorbe la mancha, quedando

impoluta” (GONZÁLEZ, Iñárritu 2006, p. 1).

Los primeros indicios de la estructura presentada por Propp en el cuento maravilloso los

encontramos en la película en las palabras del narrador que, al comenzar la historia de la princesa,
empieza diciendo que huyó del mundo subterráneo al mundo de los humanos. Al afirmar que los

cuentos de magia son, desde el punto de vista morfológico, una narrativa que saliendo de un daño
o una carencia termina en matrimonio u otras recompensas como desenlace (PROPP, 2001, p.

90), percibimos que esa afirmación se encaja perfectamente en la película de Del Toro, junto con
la estructura defendida por el autor ruso para explicar qué es el cuento maravilloso.

Cuando la película empieza, el espectador se depara con la historia de la Princesa Moana
que queriendo conocer el mundo de los humanos se fuga a la superficie, donde el viento borra de

su memoria todos los recuerdos de quien era:

Cuentan que hace mucho, mucho tiempo, en el reino subterráneo donde no existe la
mentira ni el dolor, vivía una princesa que soñaba con el mundo
de los humanos. Soñaba con el cielo azul, la brisa suave y el brillante
sol. Un día, burlando toda vigilancia, la princesa escapó. Una vez
en el exterior, la luz del sol la cegó y borró de su memoria cualquier
indicio del pasado. La princesa olvidó quién era, de dónde venía.



129

Su cuerpo sufrió frío, enfermedad y dolor. Y al correr de los años, murió. Sin embargo su
padre, el rey, sabía que el alma de la princesa regresaría, quizás en otro cuerpo, en otro
tiempo y en otro lugar, y él la esperaría hasta su último aliento, hasta que el mundo

dejara de girar (GONZÁLEZ, Iñarritu 2006, p. 1).

Para Propp (2001, p. 20), cada función origina una nueva secuela que desarrollará la

historia. En la película identificamos las funciones nombradas por el citado autor y otros elementos
que son constitutivos de los cuentos. Veamos ahora de qué forma la película  encaja en la teoría de

Propp:
El alejamiento. Podemos percibir que en la película hay distintos tipos de alejamientos. Al

comienzo de la historia tenemos la fuga de la Princesa Moana del mundo subterráneo. Lo mismo
sucede con Ofelia cuando se aleja de su madre, que está sintiéndose enferma y camina en la

dirección del monumento. Ofelia vuelve a alejarse de casa, cuando llega al campo y sigue al bicho
pálido hasta adentrarse en el Laberinto. Propp (2001, p. 37) habla de que sea cual sea el motivo,

el personaje tiene que alejarse de casa. Ofelia también sufre distintas prohibiciones, quizás la más
importante sea cuando su madre le sugiere no continuar leyendo las historias de hadas: “Ya eres

muy mayor para llenarte la cabeza con zarandajas” (GONZALÉZ, Iñárritu, op. cit., p.03). Cuando
Ofelia sigue al bicho pálido y empieza a acceder al laberinto, Mercedes la llama de vuelta.

En la película existen muchos símbolos y metáforas. El Laberinto es una de ellas por
representar una figura prohibida. Ofelia transgrede esta prohibición al continuar leyendo sus

cuentos de hadas y adentrarse en el laberinto. Propp (2001) comenta que una de las transgresiones
es el retraso, esto sucede cuando Ofelia se retrasa para la cena de Vidal porque está realizando la

primera prueba que el fauno le encargó. Cuando vuelve está sucia y se ha roto su vestido. Ofelia
pasa por toda la película transgrediendo las reglas, saltándose las normas, por  ejemplo, en la

segunda prueba cuando el fauno le encarga irse al reino del hombre pálido y le prohíbe comer o
beber algo en la cena. Ofelia no obedece y la consecuencia es la muerte de una de las hadas que le

ayuda en la prueba, provocando la ira del fauno.
El interrogatorio, durante la película hay diversos tipos de interrogatorios realizados por

Vidal, que es el padrastro de Ofelia. Destacamos cuando Vidal encuentra a Ofelia debajo de la
cama de su madre, haciendo un conjuro de magia con una planta para salvarla. Vidal quiere

saber qué hace Ofelia allí. Otro interrogatorio ocurre cuando Vidal tortura a uno de los sublevados
para coger informaciones sobre el resto de los rebeldes.

Vidal es el personaje que podemos caracterizar como un falso-héroe. Cree que está salvando
España de la gran amenaza comunista y no mide esfuerzos para amargar la vida de todos los que

están a su alrededor. Sobre esta actitud, Propp comenta que el villano utiliza su ardid para conseguir
tener éxito. De esta forma, Vidal logra identificar a los infiltrados que, desde su propia casa,

ayudan a los sublevados. Este es el caso de Ferreiro, que es el médico que ayuda a los rebeldes y
quien acaba muriendo. Además de matar a sus opositores, Vidal provoca un gran daño a Ofelia al

priorizar el nacimiento de su hermanastro por encima de la salud de Carmen,
la madre de la niña. Vidal quiere que su hijo nazca en una España limpia y

sueña en transmitir estos mismos valores a su hijo, como su padre hizo con él.



130

Cuando Carmen muere, Vidal hace poco caso tanto de su muerte como del sufrimiento de

Ofelia, centrando sus atenciones en su hijo y dejando a Ofelia en el más completo aislamiento.
Podemos afirmar que de ello se genera la intriga de la historia, que tendrá su desenlace al final de

la misma. Con la muerte de su madre, las carencias afectivas de Ofelia aumentan. Volvamos al
inicio y recordémonos que Ofelia se marcha al pueblo con su madre porque no tiene padre y

Carmen no consigue sustentarlas a las dos.
Hay una latente carencia de Ofelia en relación a una figura paterna y por eso se rehúsa a

llamar padre a Vidal. Ofelia ejecuta todas las pruebas y se enfrenta a todos los peligros porque su
deseo es volver al reino, donde, supuestamente está su padre. Cree que es la princesa Moana

porque su padre abrió muchos portales para que ella volviera. Castillo-Biasi da una estupenda
explicación de esto cuando afirma: “A carência de Ofélia diz respeito a desestruturação de sua

família, a ausência da figura de seus país junto seu desejo por um mundo em paz, harmonia e
felicidade, como narrado no início do filme” (2011, p. 29).

Propp afirma que hay dos tipos de héroe. Podemos decir que Ofelia es el “héroe o heroína
víctima” porque sufrió un daño al dejar el mundo subterráneo, por eso ahora hace todo lo posible

para volver, intentando vencer todas las pruebas que el fauno le impone para subsanar este y
otros daños. La mediación consiste precisamente en eso. Esta reacción de Ofelia empieza cuando

ella misma acepta la idea que es la princesa Moana. El fauno le presenta la propuesta de las
pruebas para probar que su esencia no se perdió en el mundo de los humanos. Propp (2001, p.

25) menciona como función la salida del héroe de casa. Percibimos en la película que esta partida
se presenta en la historia varias veces. Primero, cuando se cuenta la historia de la princesa Moana.

Después, cuando Ofelia realiza las pruebas, como la de salvar el árbol del sapo que está matándolo
y la de recuperar la llave de oro, la de coger el puñal del reino del hombre pálido y la última, la de

la prueba en el laberinto.
Continuando con las pruebas, Ofelia, al seguir los insectos, encuentra la figura de un fauno

que se presenta como su humilde siervo y le hace la revelación de quién realmente es. Propp, en
su libro, habla de la función del donante que es el responsable por ayudar al héroe en su búsqueda.

Es ese donante el que presenta las pruebas a Ofelia.
En la película se evidencia que este donante es el Fauno, quien le presenta sus diferentes

pruebas. Así, en su primera prueba, la niña deberá salvar un árbol de un sapo horrible que está
comiendo insectos en su interior, matándolo poco a poco. Además Ofelia tendrá que recuperar la

llave de oro. Pero antes de realizar la prueba, el Fauno le regala un libro, el libro de las encrucijadas,
para que le sirva de ayuda en su búsqueda.

Propp menciona que el primer contacto entre el héroe y el donante se da en forma de
dialogo. Esto sucede en la película cuando el fauno y Ofelia tienen su primera charla.

En la segunda prueba el Fauno da a Ofelia una tiza que la ayudará a llegar al reino del
hombre pálido. Esta tiza es fundamental porque tiene el poder de abrir puertas que llevarán a

Ofelia al otro reino. Conforme explica Propp, el héroe tiene que encontrar su
objeto de búsqueda en otro reino. En el laberinto, Ofelia siempre se desplaza



131

con la ayuda de las hadas, del propio Fauno y de los objetos mágicos, como el libro y la tiza.
En la tercera prueba Ofelia tiene que llevar a su hermano al laberinto. Esta es la tarea más

difícil que Ofelia tiene que enfrentar. De todas las pruebas, es la única que Ofelia no cumple. Por

eso, el Fauno la deja y Vidal la encuentra con su hermano. Podemos afirmar que este nudo de la
intriga lleva a la película a su desenlace final, en el que el villano será desenmascarado y vencido.La
lucha y el combate son otros elementos apuntados por Propp que también son encontrados en la
película. Ofelia rapta a su hermano y lo lleva al laberinto bajo las órdenes del Fauno. Sin embargo,

se rehúsa a matarlo, lo que provoca  el abandono del Fauno. En este momento, Vidal la encuentra
y le dispara.

Siguiendo los argumentos de Propp sobre el cuento maravilloso, la muerte de Ofelia podría
suponer el final de la película. Sin embargo, percibimos que por el hecho de no derramar la

sangre de su hermano inocente y sacrificarse ella en su lugar, la niña demuestra que realmente es
la princesa Moana y que su esencia no se perdió en el mundo real. Así, acompañamos la llegada

de Ofelia al reino subterráneo, donde su padre la espera. Es decir, el verdadero final de la historia
es de triunfo de Ofelia en el mundo mágico. Mientras tanto, en el mundo real, Vidal, al salir del

laberinto con su hijo en brazos, es abordado por un grupo de rebeldes que lo matan. Además, otra
de las características que Propp apunta en su teoría es la que hace referencia a la marca que tiene

el héroe. Del Toro nos enseña esto en la escena en que el Fauno se presenta por primera vez a
Ofelia: “No sois hija de hombre. La luna os engendró. En vuestro hombro derecho hallaréis una

marca que lo confirma” (GONZALÉZ, Iñárritu , op. cit., p.01).
En la teoría del autor ruso aún podemos destacar la función de la llegada del héroe de

incognito a un determinado lugar. Recordemos que al inicio de la película nadie sabe qué pasó
con la princesa Moana o cuándo volverá. El reconocimiento de que Ofelia es Moana se da por

intermedio del Fauno, que afirma que ella es la princesa Moana, hija del rey de Belmorra.
Llegamos a la conclusión que el asesinato de Ofelia a  manos de Vidal en el mundo real

representa no solo la derrota del antagonista, sino la posibilidad de que ella misma venza y cumpla
su destino, que es volver a su reino. Esto significa que Ofelia repara el daño que tenía porque

encuentra a su madre y sana la carencia, una vez que supera las pruebas y pasa por el último
portal que su padre le había abierto para que ella pudiera regresar a su reino.Ofelia es reconocida

cuando llega al mundo subterráneo y gana una nueva apariencia con zapatos y un lindo vestido.
En suma y por todo lo expuesto en este apartado, al analizar la película El laberinto del

fauno bajo la perspectiva de Propp, podemos percibir en cada escena la presencia de las funciones
apuntadas por el autor ruso. No nos cabe a nosotros la discusión de si es real o imaginario lo que

sucede con Ofelia. No podemos concluir si todo lo que le pasa es fruto de su mente imaginativa y
de su soledad por encontrarse sola en el mundo, desprovista de afecto o si realmente el mundo

maravilloso que se describe en la película es realmente verdadero. Si así fuese, las pruebas que
tuvo que pasar le habrían abierto la puerta al reino donde la aguardaban su padre y su madre

junto con una multitud de súbditos que la esperaban para ascender al trono,
cumpliendo así su destino. Habrá, como es lógico, multitud de opiniones. Para

los más realistas, todo no fue más que un sueño que llevó a Ofelia a la muerte.



132

Sin embargo, para los que creen en la existencia de otros mundos, Ofelia recuerda, a Segismundo

que cogió las riendas de su destino y venció.

Referências bibliográficas

ACEBO, Sofía García. Gramática de la lengua española. Manuales prácticos. Barcelona: Vox, 2008.

DEL TORO, Guillermo. Pany’s Laberinth (DVD), Warner Bros, 2006, Suspense/Fantasía/Drama.
118min.

DI-BIASI, Rodrigo Castilho. O simbolismo iniciático como estrutura narrativa oculta no filme “O
labirinto do fauno”. 2011. Disponible en: http://portal.anhembi.br/wp-content/uploads/
rodrigo_castilho_biasi.pdf. Último acceso en 28/10/2013.

GOTLIB, Nádia Batelha. Teoria do Conto. São Paulo: Editora Ática, 2003.

HEERINGA, K. Lo fantástico de la película analizado. Disponible en: https://www.las.uu.nl/

~heeringa/portfolio/Spaans/la%20tesina%20en%20total.pdf. Último acceso en 30/10/2013.

IÑARRITÚ, González. A. Guión cinematográfico de GUILLERMO DEL TORO. El laberinto del Fauno.
Madrid: Colección Espira, 2006.

PINNA, Daniel Moreira S. O lugar narrativo na mídia visual: temporalidade não linear. PUC/RJ.

2005. Disponible en www.users.rdc.puc-rio.br. Último acceso el 23/05/2013.

PROPP, Vladimir Iakovlevich. Morfologia do conto maravilhoso. Rio de Janeiro: Forense-
Universitária, 2001.

TODOROV, Tzvetan. Introdução a literatura fantástica. São Paulo: Perspectiva, 2007.

www.eslavoteca.blogspot.com.br Último acceso el 05/05/2013.

Notas
____________________________
1 Graduada do curso de Letras- espanhol pela Universidade federal do Pará (UFPA), atualmente é aluna do curso de

letras-inglês pela mesma universidade, especializada em metodologia da educação do ensino superior (UNINTER-

CESUMAR).E-mail: wendyjoyce25@gmail.com

2 Boris Schnaiderman, no prefacio a edição brasileira da obra



133

4 Baba-Yaga es una figura del folclore de los pueblos eslavos (rusos, poloneses y búlgaros). Su nombre tiene varios

significados. En ruso “Baba” puede ser “abuela”, en búlgaro puede ser “bruja”.



134

Este trabalho está licenciado sob uma Licença Creative

Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0
Internacional. Para ver uma cópia desta licença, visite:

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.


